
Chiquimula en colores: 
representaciones de arte y 

artesanías populares
Aracely Esquivel Vásquez

Añ
o:

 2
02

5
N

o.
 3

02
 



El Centro de Estudios de las Culturas en Guatemala (CECEG) de la 
Universidad de San Carlos de Guatemala fue creado en sus orígenes 
el 8 de julio de 1967. La ciencia, como la vida y la sociedad misma, 
están en constante cambio y desarrollo.  La Universidad de San Carlos 
de Guatemala para responder a los nuevos retos de la investigación 
multidisciplinaria sobre las dinámicas culturales, el 24 de julio de 
2019 inicia una nueva etapa de dicho centro, pues su mandato, que se 
aprobó por el Honorable Consejo Superior Universitario en el “punto 
SEGUNDO, Inciso 2.1 Subinciso 2.1.1 del Acta No. 18-2019 de sesión 
ordinaria celebrada el día 24 de julio de 2019”, tiene como finalidad 
estudiar la cultura desde una visión holística, dinámica, en constante 
construcción y como base del desarrollo de la sociedad guatemalteca, 
en un contexto contemporáneo, caracterizado por la interrelación global 
de las diferentes manifestaciones culturales. Esta finalidad la realiza 
potencializando toda la tradición heredada de los estudios denominados 
“folklóricos” en la época anterior, y respondiendo a la necesidad de 
entender y estudiar los entramados de las dinámicas culturales actuales. 



Resumen

El presente artículo trata sobre la elaboración 
de la alfombra para el paso procesional del 
Señor Sepultado, de la cabecera departamental 
de Chiquimula, que fabrica la familia España, 
del Jueves Santo al Viernes Santo durante la 
Semana Santa. En este estudio se hace una 
descripción de todo el proceso artesanal del 
tapete.

Tomando en cuenta que las festividades 
tradicionales del ciclo de la Cuaresma y 
Semana Santa son de primordial importancia 
entre la población católica guatemalteca, se 
consideró importante dar a conocer una muestra 
del arte popular efímero, con lo cual los fieles 
católicos veneran a la consagrada imagen del 
Señor Sepultado en dicha población.

La investigación se llevó a cabo en los 
meses de febrero y marzo de 2024 y tuvo 
como objetivo general, investigar sobre la 
elaboración de las alfombras para el Señor 
Sepultado de la cabecera departamental de 
Chiquimula, y como objetivos específicos, 
recabar información sobre los materiales 
que se utilizan para producir una alfombra; 
indagar sobre el tiempo invertido en conseguir 
los materiales y la preparación; obtener 
información sobre los procesos de elaboración 
de la alfombra y el tiempo invertido, así como 
establecer las razones que tuvieron los artistas 
para dedicarse a la elaboración de la alfombra 
para el Señor Sepultado. Como metodología 
se utilizó la entrevista estructurada y grupal. 

Como resultado del trabajo de campo se pudo 
determinar que además de la familia España, 
también hay otras que elaboran las alfombras.

Palabras clave: Alfombra, arte, procesión, 
religión y Semana Santa.

Abstract

This article is about the making of the sawdust 
carpet for the lavish float of the Buried Lord 
(Señor Sepultado) procession in the capital of 
the department of Chiquimula, manufactured 
by the España family, an activity that they 
carry out from Holy Thursday to conclude on 
Good Friday before noon. In this research, a 
description of the entire handmade process of 
the rug is made, taking into account that the 
traditional festivities of the cycle of Lent and 
Holy Week are of primary importance among 
the Guatemalan Catholic population. It is 
important to present a sample of the ephemeral 
popular art with which the Catholic faithful 
venerate the consecrated image of the Lord 
Buried. The research was carried out in the 
months of February and March 2024 and its 
principal purpose was to study the making of 
the carpets for the Buried Lord of the capital of 
the department of Chiquimula and; specifically, 
to collect information about the materials used 
to create a carpet; to inquire about the time 
invested in obtaining the raw materials and its 
preparation; to find out about the processes of 
making the carpet and the time invested, as 
well as to establish the motives the artists have 
to dedicate themselves to making the carpet 

Alfombras tradicionales y populares para  
el paso procesional del Señor Sepultado en  

la ciudad de Chiquimula
Aracely Esquivel Vásquez



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

2

for the Buried Lord. Structured and group 
interview were the methodology used. As a 
result of the field work, it was determined that 
in addition to the España family, there are other 
families that engage in the making of carpets as 
well.

Keywords: Carpet, holey week, procession, 
art, religion.

Introducción

Las artes y las artesanías populares son un 
claro y vivo ejemplo de la riqueza y variedad 
de la cultura material de Guatemala. La 
diversidad de los productos que se elaboran 
es la mejor muestra del talento, creatividad y 
destreza de las manos de los extraordinarios 
artesanos y artesanas que trabajan, a diario o 
por temporadas, según los acontecimientos 
culturales, festivos y/o religiosos de cada 
comunidad. Los artistas que se desempeñan 
en la producción artesanal, logran, con el 
tiempo, conformar un complejo entramado de 
costumbres y tradiciones que se plasman en 
los objetos tangibles que elaboran, sean estos 
imperecederos o efímeros, como es el caso de 
las alfombras para el paso procesional en las 
actividades de carácter religioso que se llevan 
a cabo durante la Semana Santa en la cabecera 
departamental de Chiquimula. Estas alfombras 
son producto del conocimiento que adquieren 
a través de generaciones, y que sirven como 
mecanismo de comunicación humana y de 
transmisión de los saberes que se transfieren a 
sus descendientes a lo largo de los años.

La elaboración de alfombras, así como su 
diversidad, constituyen una práctica de larga 
data, realizada por hombres y mujeres de 
distintos pueblos. El ciclo de preparación y 
elaboración final forma parte de las actividades 
religiosas que se desarrollan con gran fervor y 
devoción. Este estudio será un valioso aporte 
a la comunidad en mención, como también 

para el Centro de Documentación del Centro 
de Estudios de las Culturas en Guatemala 
(CECEG) de la Universidad de San Carlos 
de Guatemala, pues sobre la elaboración de 
alfombras para la marcha del Señor Sepultado 
de este municipio, no se tiene ningún artículo 
publicado. Por consiguiente, a través de esta 
investigación, cobrará valor el trabajo de los 
artistas que las diseñan y realizan.

Los trayectos procesionales han sido objeto de 
especial atención de los vecinos católicos que 
se preparan con anticipación para obtener y 
preparar los materiales para la elaboración de 
las alfombras, preparar los moldes, trazar los 
diseños, comprar y trasladar el material, teñir el 
aserrín, entre otros.

Para el caso particular, se realizó trabajo 
de campo en la cabecera departamental de 
Chiquimula en febrero de 2024, por medio del 
cual se localizó a la familia España, vecinos 
de la localidad, dado que sus miembros son 
los artistas que elaboran la alfombra para la 
procesión del Señor Sepultado. Se llevaron 
a cabo las primeras entrevistas en el mes de 
febrero y se recopiló información sobre la 
historia y antigüedad de este meticuloso 
trabajo. La segunda visita se efectuó en marzo 
del mismo año, mes en que se llevaron a cabo 
las festividades religiosas propias de la Semana 
Santa.

La investigación tuvo como objetivo general 
investigar sobre la elaboración de las alfombras 
procesionales para el Señor Sepultado en la 
cabecera departamental de Chiquimula. Como 
objetivos específicos, se planteó recabar 
información sobre los materiales que se 
utilizan para hacer una alfombra; indagar sobre 
el tiempo invertido en conseguir los materiales 
y la preparación de los mismos; obtener 
información sobre los procesos de elaboración 
de la alfombra y el tiempo invertido, así como 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

3

establecer las razones que tuvo la familia para 
dedicarse a la elaboración de la alfombra para 
el Señor Sepultado.

La metodología utilizada para la obtención 
de los datos se basó en el método de 
investigación cualitativa. Se aplicaron 
entrevistas estructuradas y grupales. Además, 
se complementó con el método histórico para 
la fundamentación teórica del tema a tratar. El 
Jueves Santo se entrevistaron siete personas 
entre hombres y mujeres que año con año 
dedican tiempo para diseñar, trazar y elaborar 
las alfombras con diversidad de materiales, 
entre los que se pudieron observar: flores, 
hojas, palmas, pétalos, frutas, verduras, agujas 
de pino, corozo, entre otros. Se hizo registro 
fotográfico de todo el proceso, además, se 
tomaron videos que servirán como material de 
apoyo para exponer conferencias y participar 
en congresos nacionales e internacionales.

Derivado del resultado del trabajo de campo se 
concluyó que, en la cabecera departamental de 
Chiquimula, no solamente la familia España 
elabora alfombras para el paso procesional 
del Señor Sepultado, pues se pudo observar 
a varias familias y a personas individuales 
dedicadas con manifiesta devoción a preparar 
las vistosas alfombras con diversidad de 
materiales en las calles y avenidas que rodean 
el parque central.

Breves datos geográficos e
históricos de Chiquimula

Es cabecera del departamento de Chiquimula. 
El 29 de junio de 1821 se le otorgó el título de 
villa, por real decreto de las Cortes de España el 
cual no surtió efectos por los acontecimientos 
del 15 de septiembre. Más adelante, el 29 de 
octubre de 1825, el decreto de Asamblea del 
Estado de Guatemala, le confirió el título de 
villa. Durante el periodo colonial, según el 
Censo General de Población de 1880, se indicó 

que era ciudad. Con el Acuerdo Gubernativo 
del 26 de julio de 1957, a todas las cabeceras 
de primera categoría se les confirió el título de 
Ciudad (Gall, 2000).

Esta ciudad fue “la principal cabecera de 
corregimiento en el oriente de Guatemala, 
durante el período hispánico” (Chajón, 2018, 
p. 5). Anteriormente era pueblo conocido como 
Chiquimula de la Sierra, ya que, según Gall 
(2000), este lugar se formó a consecuencia 
de la actividad volcánica que dio lugar a la 
formación de varios conos y de la cordillera 
volcánica se originó el nombre de Sierra.

Este municipio tiene una extensión de 372 
kilómetros cuadrados. Se ubica a una altura de 
423 metros sobre el nivel del mar. Su clima es 
cálido. Limita al norte con Zacapa (Zacapa); 
al este con Jocotán, San Juan Ermita y San 
Jacinto (Chiquimula); al sur con San José La 
Arada y San Jacinto (Chiquimula); y al oeste 
con Huité y Cabañas (Zacapa). Cuenta con una 
ciudad, 37 aldeas y 50 caseríos (Rodríguez, 
1996). La producción agropecuaria consiste en 
la producción de maíz, frijol, caña de azúcar, 
arroz, hortalizas y ganado vacuno.

Dentro de la elaboración artesanal cuenta 
con “cerámica tradicional, jarcia, muebles 
de madera, escobas de palma, productos de 
hojalata, cerería, cuero, ladrillo de barro, 
jícaras y guacales” (Rodríguez, 1996, p. 43).

La población cuenta con agua potable, energía 
eléctrica, telefonía móvil, estación de la policía 
nacional civil, hospital público, Instituto 
Guatemalteco de Seguridad Social, escuelas, 
colegios de preprimaria, primaria, secundaria, 
diversificado, extensión universitaria, servicio 
de buses extraurbanos, estadio de fútbol, 
radiodifusoras, agencias bancarias, fiscalía 
del Ministerio Público y Corte Suprema de 
Justicia. Celebra su fiesta patronal del 12 al 18 
de agosto en honor a la Virgen del Tránsito, 
siendo el día principal el 15.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

4

Chiquimula cuenta con varios barrios, entre 
los que se cuentan: El Molino, Shusho, Shusho 
Arriba, El Ángel, La Democracia, El Maestro, 
El Caminero, Las Flores, El Centro y Los 
Desnudos.

Acerca de la Cuaresma

Las actividades religiosas de la Semana 
Santa, juntamente con la Navidad y el Corpus 
Christi constituyen el eje alrededor del cual se 
manifiesta la fe católica. Las procesiones son 
infaltables pues constituyen una herencia de 
tradición española y que, según el cronista 
Antonio de Remesal, en Guatemala se 
remontan al año de 1547.

La Semana Santa sucede a la Cuaresma, las 
dos festividades son importantes. El periodo 
de Cuaresma “es una de las más importantes 
ceremonias de la cultura occidental y que en 
el caso de Guatemala establece los ejes de 
la identidad de la sociedad nacional” (Lara, 
2003, p. 89). La Cuaresma, como su nombre 
lo indica, es un lapso de tiempo que dura 40 
días que se inicia a partir del Miércoles de 
Ceniza. Se le denomina con ese nombre por la 
costumbre de la comunidad católica de asistir 
a los templos de su elección para que se les 
marque la frente con una cruz, hecha por el 
sacerdote después de haber quemado los ramos 
secos que se bendijeron el año anterior en el 
Domingo de Ramos. Con la aplicación de la 
ceniza, se recuerda al hombre que no es más 
que polvo y ceniza.

Para quienes profesan la religión católica, 
asistir al templo para la imposición de la ceniza 
sobre la frente, simboliza un acto de penitencia 
y, a la vez, tener presente la brevedad de 
la existencia terrenal. Así lo menciona el 
Génesis, primer libro del Pentateuco, que reza 
“Comerás el pan con el sudor de tu frente, 
hasta que vuelvas a la tierra, pues de ella te 
sacaron; porque polvo eres y al polvo volverás” 
(Génesis, 3:19).

El ciclo litúrgico conocido como Cuaresma, 
que culmina con la Semana Santa o Semana 
Mayor, “fue en el pasado, y lo es en el presente, 
fuente viva de inspiración para poetas, 
escritores y artistas como una de las más típicas 
manifestaciones del espíritu religioso popular 
de Guatemala” (Lara, 2003, p. 79).

En Guatemala, tres ciudades se han destacado 
en las solemnes celebraciones cuaresmales:

La ciudad de Guatemala,  La Antigua 
Guatemala y Quetzaltenango. Sin embargo, el 
afán por superar estas conmemoraciones de la 
pasión, muerte y resurrección de nuestro Señor 
Jesucristo ya no es exclusivo de las grandes 
urbes, pues en municipios y aldeas el esplendor 
de este culto exterior ha venido ganando 
renombre. (Lara, 2003, p. 79)

Y ese es el caso de los vecinos católicos de 
la ciudad de Chiquimula, situada al oriente 
de la República de Guatemala y en particular 
los miembros de la familia España, quienes 
con gran inspiración, dedicación y esmero 
preparan los materiales para elaborar la vistosa 
alfombra para el paso procesional del Señor 
Sepultado. La fabricación de las tradicionales 
y populares alfombras de aserrín (partículas 
que se desprenden de la madera cuando se 
sierra) entre la población urbana de la cabecera 
departamental de Chiquimula, engalana 
con esplendor sin opacar la solemnidad 
característica, que es usanza en esta ferviente 
familia chiquimulteca, así como otros vecinos 
de dicho lugar.

Es a partir de la imposición de la cruz formada 
con la ceniza sobre la frente de los fieles 
católicos, que, a través de “las hermandades 
y asociaciones organizan procesiones de 
cristos, nazarenos, sepultados y dolorosas, que 
acompañados de otras esculturas de pasión 
hacen recorridos de más de doce horas en 
ciudades y municipios del país” (Lara, 2003, 
p. 80).



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

5

Figura 1.
Blanca Lidia Roch muestra parte del aserrín teñido. 

Marzo 2024.

Figura 2.
Muestra de otro color de aserrín teñido. Marzo 2024.

Figura 3.
Materia prima teñida de color verde. Marzo 2024.

Figura 4.
Manos, molde para decorar parte de la alfombra. Marzo 

2024.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

6

A los actos religiosos asiste gran cantidad de 
personas que profesan la religión católica y con 
ello se mantiene viva esa identidad religiosa, 
característica única de la cultura guatemalteca, 
que forma parte de su idiosincrasia y de su 
pertenencia cultural.

Las alfombras: arte popular efímero

Para que las expresiones culturales en todos 
sus géneros y especies cobren relevancia, 
deben investigarse a profundidad las distintas 
tradiciones culturales de las diferentes regiones. 
Para el caso de las alfombras, se catalogan 
dentro del concepto de cultura material o 
ergológica y se incluyen en este rubro “todas 
las versiones y variantes del quehacer material 
de las clases populares. Su aporte cobra 
singular importancia en lugares donde por 
razones de su mismo proceso histórico-social, 
tienen gran arraigo entre la población” (Lara, 
1977, p. 78).

En suma, el citado autor refiere que “en 
la tradición popular ergológica, subyacen 
elementos históricos que permanecen gracias 
a su significación y a la cadena de la tradición” 
(Lara, 1977, p. 122), hecho que se puede 
observar en la esmerada elaboración de las 
alfombras. Y, ¿por qué también forman parte de 
la cultura social? Porque son manifestaciones 
populares que están relacionadas con la 
interacción del hombre con sus semejantes. 
Además, estas cumplen “la función de 
comunicación y crean un vínculo exterior de 
solidaridad entre las clases populares, tal es el 
caso del lenguaje, las danzas y las costumbres” 
(Lara, 1977, p. 122).

Además, viene al caso mencionar el aporte que 
de la cultura social refieren Isabel Aretz y Luis 
Felipe Ramón, quienes manifiestan que “es 
el que se refiere a la vida de relación y cuyos 
variados aspectos abarcan de modo general la 
vida humana” (Aretz, 1962, p. 122; Ramón, 

s/f), aspecto que también se manifiesta en la 
producción de las alfombras. A pesar de los 
materiales que se utilizan en su elaboración, 
las mismas también se consideran como arte 
popular efímero.

¿Qué se debe entender como arte efímero? 
Algunos autores han escrito sobre dicho 
concepto. Para el presente caso, se incluyen dos 
citas que lo definen de manera clara y concisa. 
Al respecto, se dice que:

Es el resultado de una serie de técnicas que, 
más que fabricar objetos, genera producciones; 
su valor, como obra, reside precisamente en ser 
consumido, literalmente, en una experiencia 
comunicativa que agota la obra. Y el arte de 
relación es per se, paradigma de lo efímero 
y, en última instancia, efímero él mismo. No 
existen en él experiencias inmutables, porque 
sus significados cambian con el tiempo. 
(Fernández, 1988, p. 10).

Sumado al anterior concepto se incluye la 
siguiente enunciación:

Se define el arte popular efímero como todos 
aquellos objetos que se elaboran para cumplir 
una función determinada y que se destruyen 
después de haber cumplido dicha función. En 
su fabricación, el uso del papel es indispensable 
para crear variedad de artesanías. Algunos 
ejemplos de este arte lo forman los globos de 
papel, las piñatas y las flores. Las alfombras 
para la Semana Santa, que utilizan en su 
fabricación el aserrín, también caben dentro de 
esta clasificación. (Esquivel, 2017, p. 71).

Las alfombras de aserrín, flores, hojas y 
algunas veces frutas y verduras:

Constituyen una de las características más 
importantes de las celebraciones de la 
Semana Santa en Guatemala. Estas largas 
y extraordinarias alfombras propias de la 
cultura popular guatemalteca, forman parte del 
llamado arte popular efímero y están enraizadas 
en la memoria colectiva del guatemalteco 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

7

desde tiempos inmemoriales. Son un claro 
ejemplo del sincretismo religioso y cultural 
de la Guatemala contemporánea. (Lara, 2003, 
p. 106).

No obstante catalogarse como arte popular 
efímero, no son creaciones de simple factura, 
en su elaboración se invierten entre 12 a 15 
horas para darlas por finalizadas, donde se pudo 
observar la creatividad puesta de manifiesto por 
los artistas, que las hacen admirables. Por lo 
tanto, no deben considerarse como objetos de 
simple manufactura, pues su elaboración tiene 
relación directa con las ciencias sociales, como 
indica Rodríguez (1983), con la geografía por 
su localización; con la historia por su origen y 
evolución; con la antropología, si se tiene en 
cuenta al artesano como hombre; y con el resto 
de las ciencias sociales que tienen relación con 
el hombre y la naturaleza.

De esa cuenta, los recursos naturales que 
utilizan para prepararlas están relacionados 
directamente con el hombre, ya que son 
destinados no solamente para la elaboración 
de las alfombras, sino también para la 
sobrevivencia tanto de los seres humanos como 
de la diversidad de seres vivos que conviven 
en un mismo hábitat ecológico. “Descubrir ha 
sido el propósito de la ciencia desde comienzos 
del Renacimiento, pero la forma como se han 
realizado estos descubrimientos ha variado con 
la naturaleza de los objetos que se estudian y 
con los tiempos” (Strauss y Corbin, 2002, p. 9).

Actualmente, estas obras de arte popular 
efímero continúan fabricándose año tras año, 
con la misma fe y devoción, las cuales se 
perpetúan a través de las generaciones que 
las van creando y elaborando en distintos 
contextos y, especialmente para las festividades 
propias de la Semana Santa, de acuerdo con sus 
creencias religiosas.

Al respecto, es acertado mencionar, como bien 
lo indica Valencia (2017), que es “pertinente 
admitir que actualmente los contenidos y 
significaciones de estas representaciones 
muestran fuertes elementos de transculturación 
de esa manera se han expandido por algunas 
regiones del continente americano (…) y han 
sido utilizadas principalmente para las fiestas 
de la semana mayor” (p. 17).

Es por ello que para esa época se originan 
múltiples manifestaciones de carácter popular 
en todas las regiones del país, particularmente 
las procesiones y todos sus aspectos 
socioculturales que les son inherentes, pasando 
por alfombras de pino y flores y frente a 
balcones adornados con cortinas moradas, 
flores y moñas de papel de china o crepé 
(Álvarez, 1977).

Las alfombras de aserrín

Sobre el origen de las alfombras existen dos 
versiones: se sabe, por los cronistas españoles 
del siglo XVI y por los testimonios indígenas 
escritos, que en la época prehispánica los 
señores y sacerdotes de la teocracia utilizaban 
alfombras de flores, de pino y de plumas de 
aves preciosas como el quetzal, guacamaya 
y colibrí. Esta tradición mesoamericana 
se encontraba presente en el sur de México. 
También deben su origen a la influencia 
española de las Islas Canarias, en Tenerife 
e Isla de la Gomera donde se han elaborado 
alfombras desde tiempos inmemoriales con 
tierras de colores, arenas y flores (Lara, 2003).

Dado este origen, Lara (2003) indica que 
“con el desarrollo histórico propio de los 
guatemaltecos de la época colonial en los 
siglos XVII y XVIII, se sincretizan y se hacen 
guatemaltecas porque se cargan de nuevo 
contenido, que las llevan a formar parte de la 
cultura guatemalteca” (p. 108).



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

8

Figura 5.
Plantilla de otro diseño para decorar la 

alfombra. Marzo 2024.

Figura 6.
Diseños diversos para decorar la 

alfombra. Marzo 2024.

Figura 7.
Plantilla del rostro del Señor Jesucristo para 

la alfombra. Marzo 2024.

Figura 8.
Proceso de la decoración de la alfombra. Marzo 2024.

Figura 9.
Otra vista del detalle de la decoración sobre plantilla. Marzo 2024.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

9

El autor mencionado indica que

Su funcionalidad está muy ligada a lo 
propiciatorio, a lo rogativo. El elaborar una 
alfombra significa para los creyentes agradecer 
una gracia, un milagro, y se convierte en 
obligación personal del individuo con la 
imagen a que venera, que son, en Guatemala, 
los Cristos Yacentes, los Nazarenos y las 
distintas advocaciones de la Virgen de Soledad 
y de todos los Dolores. (Lara, 2003, p. 108)

Unido a lo anterior se cree dentro de la 
tradición oral guatemalteca que el santo 
Hermano Pedro de San José de Betancur fue 
el que introdujo al país la elaboración de las 
alfombras, tomando en cuenta que en su tierra 
natal Vilaflor de Chasna en las Islas Canarias, 
esta práctica devocional se venía practicando 
desde el siglo XVII, especialmente para la 
solemnidad del Corpus Christi (D. Molina, 
comunicación personal, 25 de julio de 2024).

Guatemala, país de la eterna primavera, 
envoltorio mágico de muy alta creatividad, 
conserva un exuberante y variado acervo 
cultural manifestado en sus trabajos artesanales 
como manifestación sociocultural de las 
comunidades que la integran. Dentro de esa 
abundante riqueza de expresiones, se cuentan 
las vistosas y delicadamente elaboradas 
alfombras de aserrín. Estas obras de arte 
están inmersas dentro de la cultura popular 
tradicional, entendiéndose “como cultura 
popular, a todas aquellas manifestaciones que 
se desarrollan en el seno del pueblo de un país 
determinado, con características propias y que 
expresan la concepción del mundo y la vida de 
estos grupos sociales” (Lara, 1981, p. 11).

Una característica propia de las alfombras es 
que son de carácter colectivo. Son elaboradas 
en las calles que por tradición constituyen el 
paso procesional. Las más profusas son las que 
se trabajan para la época de la Semana Santa. 
En Chiquimula, la mayoría de la población 

católica manifiesta su religiosidad popular a 
través de la esmerada elaboración de estos 
tapetes. Son verdaderas obras de arte, en donde 
los artistas ponen de manifiesto su talento y 
creatividad. En su elaboración no solamente 
participan los miembros de la familia, sino 
también vecinos, amigos y visitantes.

Las manifestaciones religiosas, en las cuales 
sobresalen las representativas de la Semana 
Santa, han constituido y constituyen un aspecto 
de suma importancia en la cultura popular 
guatemalteca. Las alfombras que se elaboran 
para las tradicionales procesiones que hacen 
su recorrido con el acompañamiento de 
instrumentos musicales y quema de pólvora, 
tienen profundas motivaciones religiosas 
“unidas a antiguas formas de organización 
que se han mantenido vivas a lo largo de la 
historia y en las que se generan fuertes lazos 
de solidaridad y de hermandad entre los 
participantes” (Lara, 2009, p. 11).

La diversidad de diseños y decoraciones que 
presentan, muestra el ingenio de los hábiles 
artesanos y al observarlas se aprecian los 
dibujos geométricos o motivos que reflejan 
la espiritualidad de la vida de los habitantes 
de la comunidad que profesan la fe católica. 
Además, según Lara (1977): “Los distintos 
colores guardan una estrecha relación 
simbólica con el mundo cosmogónico”
(p. 119) de los habitantes de esta región 
oriental. Ver las alfombras es, como menciona 
Valencia (2017) “Inexplicable, apasionante, 
inesperado. Es sentir el encuentro con la 
poesía visual, con la mirada, el propósito, la 
responsabilidad, la confianza, los anhelos en 
el amor, la nobleza, el colorido, lo esponjoso” 
(pp. 7-8).

Las alfombras más espléndidas y elaboradas 
son las de La Antigua Guatemala, su lugar 
de origen y de donde irradiaron a la Nueva 
Guatemala de la Asunción en 1773 y al resto 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

10

de pueblos y ciudades de Guatemala, como es 
el caso de Chiquimula, ya que son un ejemplo 
sublime del colorido y la creatividad de 
los guatemaltecos y, por consiguiente, de su 
profunda religiosidad.

Durante el trabajo de campo se pudo observar 
que en la elaboración los artistas plasmaron en 
cada detalle una originalidad que las distinguía 
de las otras. También se observó que todas 
varían en tamaño, diseño, colorido y materiales.

Resultados

Con base en los resultados del trabajo de 
campo realizado entre febrero y marzo del año 
2024 en la referida cabecera departamental, se 
recopiló información a través de entrevistas 
estructuradas, grupales, y al azar entre los 
hacedores de las alfombras y de ayudantes que 
se ofrecieron a colaborar para la elaboración 
de estos laboriosos y vistosos tapetes. Los 
relatos fueron fluidos y amenos de parte de 
los artistas entrevistados, quienes consintieron 
en proporcionar sus conocimientos para que 
pervivan como el legado de la familia España 
en la ciudad de Chiquimula.

Para llevar un orden secuencial se dividieron 
los relatos en varios apartados, dando inicio con 
la motivación de los miembros de la familia 
España en ofrecer la alfombra para el paso 
procesional del Señor Sepultado. Siguiendo 
con la obtención del material, para este caso 
el aserrín, la elaboración de las plantillas para 
la decoración, la obtención y preparación de 
los colores para teñir la materia prima y la 
elaboración final de la alfombra sobre la cual 
pasó la solemne procesión.

La entrevista se realizó en casa de la familia 
España, ubicada en la cabecera departamental 
de Chiquimula. Reunidos en el patio de la casa, 
en entrevista grupal, el señor Hugo España, la 
señora Leticia España Cervantes de España 
y su hijo Rolando Josué España España, 

indicaron que este trabajo es de producción 
reciente por parte de la familia, ya que se inició 
dos años antes de la pandemia del Sars Cov 2.

En sus inicios

La elaboración de la alfombra ha sido 
motivación del chiquimulteco Donato España, 
quien vive y trabaja en la ciudad capital de 
Guatemala. Con la ayuda de su hermano 
Rolando Josué, quien reside en Chiquimula, se 
dieron a la tarea de llevar a cabo ese deseo de 
ofrecer una alfombra para el paso procesional 
del Señor Sepultado del Viernes Santo. 
Rolando Josué España refirió que cuando ellos 
eran patojos (sic), les gustaba irse a “meter 
a los lugares donde las hacían” (J. España, 
comunicación personal, 28 de febrero de 2024). 
Así fue como Donato sintió el agrado de hacer 
una alfombra.

Entonces comenzó un proceso de aprendizaje 
en cuanto a la técnica para realizarlas con 
esmero, dedicación y devoción, y ahora sus 
trabajos se perciben como de las alfombras 
más elaboradas y vistosas de las actividades 
religiosas de la Semana Santa en la Perla de 
Oriente, Chiquimula.

Obtención del aserrín

Según Rolando Josué España, comentó que su 
hermano Donato siempre ha tenido más interés 
en realizar “varias cosas”, al respecto refirió:

“Un día, de la nada me llama y me dice: mirá 
hagamos una alfombra, y ya pues yo aquí 
con compromisos de familia, esposa e hijos 
entonces le dije: va, echémole (sic) penca pues, 
¿qué necesitas de mí? Necesito que vayas a 
todos los lugares donde venden aserrín, pero 
aquí en Chiquimula es un poco complicado 
porque no hay muchos lugares donde se 
pueda comprar aserrín. Yo soy el encargado 
de conseguir el aserrín y hacer el proceso de 
tratamiento en la preparación del material, es 
decir aplicarle los distintos colores de anilina.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

11

Fui a buscar y encontré unos lugares y el 
precio era diferente a los que él (Donato), me 
proyectaba en su momento. Me dijo, fijáte que 
aquí en Guate los encontré a tanto. Fijáte que 
aquí están a tanto, porque aquí no hay mucha 
producción de eso; ah, comprálo me dijo. 
Comenzamos en el mes de enero, en una venta 
de madera encontraba tres costales, en otra 
otros tres y así fuimos juntando la cantidad de 
aserrín que se necesitaba.

En toda Chiquimula hay 20 puestos de venta 
de madera y entre ellos juntamos la cantidad 
de sacos que necesitábamos. Para nosotros, la 
primera vez fue como una prueba, compramos 
una cantidad mínima de 20 costales y nos 
alcanzó. Como cada año es una experiencia 
diferente nos dimos cuenta que era necesario 
comprar más y entonces comenzamos con 
bastante tiempo de anticipación en octubre y 
noviembre, Donato me decía, mira, ve a decirle 
a las personas que te vendieron si te pueden 
seguir apartando el aserrín y así lo hice.

Para la Semana Santa del 2019, ya nos 
organizamos mejor, ya venía la prueba real, 
juntamos los costales en una casa aparte y 
empezamos a prepararlo. Donato vino desde el 
Domingo de Ramos, lunes, martes, miércoles 
hasta el jueves por la mañana trabajamos 
el aserrín, para que el mismo jueves por la 
noche trasladarlo al lugar donde se iba a 
hacer la alfombra. En su momento, muchos 
amigos, muchas personas nos apoyaron, 
pero recordemos que el decir yo voy, no 
genera compromiso real. De 40 personas 
que ofrecieron ir a ayudarnos, terminamos 
solamente 10, salió bonita la alfombra con este 
número de colaboradores.

De ahí vino la situación del COVID en el 
2020, ya se empezaban a dar los primeros 
casos de contagio, nosotros no esperábamos 
que nos fueran a cortar en ese proceso, lo que 
era la Semana Santa, se compró el material, se 
hizo todo lo posible, pero al final de cuentas, 
se suspendió. Por lo tanto, todo ese material 
que se compró, lastimosamente lo perdimos. 
Pensamos que no podrían suspenderse 

las actividades de la Semana Santa; y nos 
preparamos con el material, pero al final todo 
se suspendió.

Nosotros no nos desanimamos, pasaron dos 
años y medio, casi tres de la pandemia, y 
nuevamente volvieron a abrir las actividades en 
2023 y nosotros empezamos a prepararnos fue 
en mi casa, aquí en Chiquimula, pero solamente 
estábamos tres personas: mi esposa, un familiar 
y yo. Entonces, yo, después de mi trabajo, le 
decía a mi esposa solo voy a cenar y me subo a 
la terraza a colar el aserrín, ya que es necesario 
limpiarlo para retirarle todo fragmento de 
material sólido que pueda traer. Cuando se 
procede a abrir los sacos, hay que tener sumo 
cuidado porque no todos los costales de aserrín 
tienen el mismo color, como decimos en buen 
chapín hay uno más canchito que el otro. Y 
nos alegrábamos cuando al abrir un saco salía 
canchito pero de pronto, salía uno morenito 
que es necesario cernir pues nos encontramos 
con muchas sorpresas, desde trozos de madera 
vieja, balas, clavos, alambres, piedras, y 
algunas veces nos daban gato por liebre, no 
era aserrín sino que “colocho” (es la viruta 
de la madera). El colocho también se utiliza 
para adornar la alfombra, se pinta y, al final 
de cuentas no se perdía nada. Me llevé casi 
de dos a tres meses en el proceso del colado 
del aserrín por la razón de que solamente por 
las noches lo trabajaba después de mi jornada 
laboral, para ello utilizo un cedazo con marco 
de madera, de esos en que se cierne la arena 
para construcción. El aserrín debe quedar bien 
cernido para que no de problemas a la hora de 
pintarlo. (J. España, comunicación personal, 28 
de febrero de 2024)

Teñido del aserrín

Ya seleccionado y cernido el material, se 
procede a escoger los colores para iniciar el 
teñido del aserrín. La anilina que utilizan la 
compran por libra en La Antigua Guatemala. 
Según palabras de Rolando Josué España, 
lunes, martes y miércoles se dieron a la tarea 
con Donato de elegir los colores y, según sus 
palabras dijo:



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

12

Ese sí es un proceso demasiado cansado 
porque estar agachado y en cuclillas dándole 
movimiento al aserrín ya colado, conlleva un 
desgaste físico. Y la otra cosa, si uno le coloca 
demasiado color o demasiado líquido para 
diluirlo, ya sale un color distinto.

Normalmente se utiliza la anilina en polvo que 
es lo tradicional. Diluimos una cucharada de 
polvo de anilina por dos tazas de alcohol. Al 
inicio terminamos usando los trastos de mi 
señora madre para preparar los colores. Pero 
después Donato compró las panitas (palanganas 
pequeñas) para este proceso, pues se debe usar 
una por cada color para no mezclar los matices. 
Se necesitan dos y medio galones de alcohol 
porque una persona le comentó a él (Donato) 
que no necesariamente tenía que ser alcohol, 
tenía que ser una parte alcohol y otra parte de 
agua. Entonces, dos de agua y dos de alcohol 
por una cucharada de polvo de anilina y esa 
mezcla nos daba los colores exactos que se 
requerían.

Para medio costal se utiliza dos por dos y una 
cucharada de polvo de anilina. Se debe tener 
cuidado de humedecer lo más que se pueda el 
aserrín para que agarre el color deseado. En un 
inicio usábamos guantes, pero nos sentíamos 
maniados (es decir, el guante no les permitía 
hacerlo con naturalidad pues no sentían el 
contacto de las manos con el aserrín). Entonces 
era mejor retirarlos, aunque uno terminara con 
las manos coloridas. Igualmente usábamos ropa 
sencilla que no fuera de uso constante ya que 
la prenda pintada con anilina ya no se quita. 
Entonces se rocía el aserrín con la fórmula ya 
preparada y la restregamos con las palmas de 
las manos para que vaya absorbiendo el color 
hasta que no quede ninguna porción de aserrín 
sin colorear. Para teñir un saco el procedimiento 
es de cuatro tazas de agua por cuatro de alcohol 
y dos de polvo de anilina.

El año pasado, 2023, se tiñeron 30 sacos de 
aserrín, cinco de un color, cinco de otro, así 
sucesivamente. Normalmente los colores 
que utilizamos son: morado, que es el color 
penitente, amarillo, verde limón, rojo sangre, 
celeste o azul aqua y violeta, estos son los 

colores que dan más vistosidad a las alfombras. 
Negro lo utilizamos muy escasamente. Incluso 
se utiliza color blanco, pero no con aserrín, sino 
que se sustituye por cal o sal. Usamos adornos 
florales que se obtienen con moldes o plantillas. 
El costal de aserrín nos costó Q20. y Q30. Para 
este año, 2024, Donato los compró allá en 
Guatemala a Q8. el saco. Lo único es que tiene 
que trasladarlos, pero ya él se las ingeniará 
como trasladarlos, de Guate a Chiquimula, pero 
es un ahorro considerable en comparación con 
el costo con que se consigue en este lugar. (J. 
España comunicación personal, 28 de febrero 
de 2024).

Elaboración de los moldes

Josué España continúa así su relato:

Para  hacer  los  moldes  o  p lant i l las , 
generalmente se elaboran en material de cartón 
piedra. Donato, es quien dibuja los bocetos de 
lo que quiere plasmar en la alfombra. Primero 
se diseñan en papel mantequilla, después se 
pasa directamente al cartón piedra. Para hacer 
los bocados, se utiliza un aparato que se llama 
caladora. Es una cortadora plana. Pero antes 
primero se hacen agujeros con barreno para 
que pueda entrar la cortadora que pueden ser de 
sierra o de círculo para poder hacer los cortes 
curvados en las líneas que ya están previamente 
trazadas.

Normalmente los diseños alusivos son flores, 
la cruz y rostro de Cristo, la corona de espinas, 
la paloma que representa el Espíritu Santo, el 
Cáliz de sangre, letras, mensajes. En los últimos 
años nos hemos dedicado a hacer diseños como 
El Espíritu Santo, la cara de Cristo, la Corona 
de Espinas y el Cáliz. Entonces, haciendo un 
resumen, el primer paso es conseguir el aserrín; 
segundo, cernirlo y limpiarlo; tercero, teñirlo; 
cuarto, hacer los diseños en papel mantequilla; 
quinto, pasar los diseños al cartón piedra, y 
sexto, hacer el calado en el cartón piedra con 
ayuda de la caladora. (J. España, comunicación 
personal, 28 de febrero de 202)



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

13

El cartón piedra, a pesar de ser un tanto 
grueso, también es frágil. Entonces, se le hace 
un marco de madera con tablas delgadas para 
poderlo movilizar y de esa manera adquiere 
firmeza para que al momento de colocarlo en 
el lugar donde se realizará la obra quede liso. 
Además, se hace necesario que todas las orillas 
de los trazos en las partes caladas deban curarse 
para lo que se utiliza una mezcla de cola y 
agua. Con ello se produce una capa protectora 
que sella las orillas que evita que se desintegre 
la orilla cuando se le echa el aserrín que está 
húmedo y moja el molde y se corre el riesgo 
que el material se suavice y entonces la figura 
que se desea plasmar en la alfombra quede 
distorsionada.

Al final, con el uso los moldes pierden su vida 
útil. En la elaboración de dos a tres moldes se 
invierten más de ocho horas y se utilizan solo 
para una vez. Para el siguiente año tendrán 
que volver a diseñar nuevos. Lo único que se 
rescata para ser reutilizado son las reglas de 
madera que se colocan en la parte trasera, para 
dar firmeza al molde. El trabajo se divide, 
en tanto que unos tiñen aserrín, otros están 
preparando las plantillas.

Al preguntarle a Josué cuántos metros de 
largo y de ancho tiene la alfombra que ellos 
preparan, respondió: “La última vez, si no 
estoy mal, lo que se medía era de entre tres 
metros y medio a cuatro por diez de largo” (J. 
España, comunicación personal, 28 de febrero 
de 2024).

Elaboración de la alfombra

Se inicia el Jueves Santo a las 11:00 de la noche 
y la finalización depende, según información 
del artista:

De cuánto le «camine la mano» a quien la 
elabora. Pero la meta es terminarla a las 6:00 
de la mañana, para que la mayoría de personas 
que visitan las puedan ver, apreciar y tomar 
fotos antes de que pase la procesión, pero por 

el cansancio se va terminando como a las 9:00 
de la mañana. Lo primero que se hace es cerrar 
el perímetro donde se va a trabajar porque 
siempre hay más de algún imprudente que pasa 
en vehículo o en motocicleta y no respetan que 
ya se está en la labor (L. España, comunicación 
personal, 28 de febrero de 2024).

Se delimita el área que va a cubrir la alfombra 
con tablones de madera que se retiran media 
hora antes de que pase la procesión para evitar 
tropiezos de los cargadores. El tamaño del 
rectángulo es de diez metros de largo por 4 de 
ancho. Luego se llena el espacio con aserrín al 
natural, se hace, como ellos indican, la cama de 
aserrín. Se cubre con una capa de aserrín teñido 
del color preferido. Después, con el uso de las 
plantillas, se inicia la decoración per se. Se 
contrata a una persona para que constantemente 
riegue con sumo cuidado la obra, para evitar 
que el aserrín pierda la humedad y el aire lo 
levante, con lo que se echarían a perder los 
diseños.

Otra razón por la que se debe mantener 
hidratada la alfombra es porque la procesión 
pasa hasta las 18:00 horas y el ardiente sol de 
esta región y época, evapora el agua, por lo 
tanto, la persona encargada de rociarla tiene 
una gran responsabilidad en mantener nítido 
el diseño realizado. ¿Por qué trabajan por la 
noche? Precisamente por la intensidad del sol, 
sería dañino para la salud de los artistas que 
trabajan el bosquejo de lo que será la alfombra 
hacerlo durante el día. Rolando Josué refirió 
que después de una hora de estar regando se 
sienten hasta mareados de la exposición al 
sol, no obstante que se cubren la cabeza con 
sombreros o lienzos húmedos (J. España, 
comunicación personal, 28 de febrero de 2024).

Cuentan con la colaboración de los dueños 
de los negocios al frente donde se elabora la 
alfombra. Uno les proporciona luz eléctrica, 
para lo que dejan un foco encendido. Otro les 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

14

da agua, los responsables de efectuar el tapiz 
llevan toneles y el dueño de la farmacia se 
los llena durante la noche. Al día siguiente 
les pregunta si necesitan más agua y vuelve a 
llenarlos.

Se les preguntó si al tiempo de estar diseñando 
la alfombra les ha caído lluvia, respondieron 
que hasta el momento no han sufrido esa 
catástrofe:

Pero sí en el año 2008, ahí donde nosotros 
hacemos hoy la alfombra, algunos institutos a 
nivel departamental hacían alfombras en toda 
esa área, pero dejaron de hacerlas porque les 
cayó una gran tormenta y como esa calle es 
de bajada (es decir está inclinada), y arrastró 
todo el material y como todas esas calles son 
de bajada, todo el trabajo se perdió. (J. España, 
comunicación personal, 28 e febrero de 2024)

Lo más relevante que le ha pasado a la familia 
España ha sido que, al estar completada la 
alfombra, los perros callejeros caminen sobre 
el tapete y esto hace que deben esperar a que 
los canes pasen despacio, no los espantan 
porque, al correr, rasguñan el aserrín y el 
diseño se arruina. En la del 2024 uno llegó a 
echarse sobre la alfombra, afortunadamente no 
hizo mucho desastre.

La alfombra tradicional es la elaborada con 
aserrín, cierto es que lleva un poco más de 
tiempo de trabajo, entre siete y ocho horas, 
pero son más vistosas y coloridas, en tanto 
que las otras alfombras se hacen en una hora, 
pues solamente es de esparcir los materiales 
vegetales. Hay quienes las hacen con pino, de 
hojas del árbol de aceituno, hasta de palmeras y 
variedad de flores de la temporada porque son 
más fáciles de fabricar y, si acaso llueve, no 
se pierden muchos recursos, solamente el agua 
arrastra los materiales y al dejar de llover, si se 
cuenta con el recurso natural, se puede volver 
a hacer, no requiere demasiado tiempo. Tienen 
el inconveniente de que, por ser productos 

naturales, se marchitan por el intenso sol de 
esta parte oriental y no se les puede rociar agua 
porque las flores pierden su firmeza. Otras las 
hacen con frutas, vegetales y con pan que la 
gente se lleva antes de que pase la procesión.

Doña Leticia y otra vecina son las encargadas 
de preparar los alimentos para quienes hacen la 
alfombra. Al respecto dijo:

El día viernes por la mañana lo tradicional 
que son empanaditas, chicharrón y refresco de 
pepita, es el desayuno. Para el almuerzo se hace 
caldo de pescado, se le echa pulpo, camarón, 
mojarras, ese es el almuerzo. También se les 
da ceviche de camarón, que está a cargo de don 
Hugo España, quien lo prepara y se les va a 
dejar a las 10:00 de la mañana al lugar donde 
se está confeccionando la alfombra. (L. España, 
comunicación personal, 28 de febrero de 2024)

La alfombra del 2024

Con 15 días de anticipación, se delimita el área 
donde se va a diseñar la alfombra. Para reservar 
el espacio se marca el rectángulo con pintura 
de spray y se coloca el nombre de la familia o 
el del grupo que trabajará en ese sitio y una vez 
seleccionado el lugar, se respeta.

Cuenta doña Leticia que, si a algún vecino que 
va a participar haciendo un tapete se le termina 
algún color para teñir el aserrín, le solicitan a la 
familia España si le pueden vender el color que 
necesitan, pero ellos no lo venden, sino que se 
lo regalan (L. España, comunicación personal, 
28 de febrero de 2024).

Para la familia España hacer la alfombra es 
todo un ritual. Como ya se anotó anteriormente, 
los preparativos se hacen con suficiente tiempo 
de antelación para que no haga falta nada en 
el momento de conseguir la materia prima. 
Se compraron 30 costales de aserrín, pero 
solamente se tiñeron nueve y el resto sirvió 
para la base de la alfombra. Como siempre, se 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

15

efectuaron las tareas para la limpieza, cernido, 
teñido, realización de los dibujos, preparación 
de los moldes y la elaboración de la alfombra 
propiamente dicha.

Se enfrentaron con el problema de que del local 
donde les proveían el agua no fue posible esta 
vez, por lo que se vieron en la necesidad de 
gestionar el abastecimiento del líquido ante 
la municipalidad. Antes de hacer la alfombra 
hacen una oración para dar gracias a Dios.

Los diseños de moldes que se prepararon para 
esta vez fueron: las manos con el Rosario, las 
guardas, las palomas y la cruz. Para este año se 
le prestó atención al significado de la alfombra

Que es la reconstrucción del tejido social y 
familiar que está muy dañado por las cosas 
que pasan a nivel nacional. Entonces el espíritu 
que tenga que ver con paz, con reconstrucción. 
La flor de lis, que es una flor que representa la 
religión católica y, además, manifiesta paz y 
gozo. (D. España, comunicación personal, 29 
de marzo de 2024).

El otro molde era una cruz con un corazón y 
la Biblia. Los dibujos para los moldes los hizo 
Jesús Armando Maradiaga Manchamé, un 
amigo que Donato conoció desde que tenía 14 
años cuando estuvo en el internado en Zacapa. 
Maradiaga es evangélico, sin embargo, le ayudó 
con los diseños de las plantillas. Para teñir el 
aserrín lo hicieron entre tres personas; para este 
proceso utilizaron anilinas de color amarillo, 
café, negro, violeta, fucsia, anaranjado, verde 
limón y verde perico. “Estos colores son vivos 
y representan alegría, felicidad” (J. España, 
comunicación personal, 28 de febrero de 2024). 
Colores oscuros no usan porque el calor intenso 
les atenúa el tono y disminuye la intensidad del 
matiz. Por tal razón, para esta vez solamente 
usó dos colores oscuros, el café y el negro.

El molde que tenía la paloma que representa al 
Espíritu Santo se marcó con sal por no haber 

blanco en anilina. Hacer los dibujos que se 
plasmaron en los moldes es de suyo tardado. 
Según información de doña Leticia España, de 
los tres que se diseñaron para esta ocasión, el 
de las manos, Maradiaga Manchamé lo hizo en 
dos días con cuatro horas. El del Espíritu Santo 
lo hizo en cinco horas y el del corazón con la 
Biblia en tres horas. El trazo en el material de 
cartón piedra estuvo a cargo de Donato España 
quien los caló. Los dibujos con varias curvas 
representan más dificultad al momento de hacer 
el calado (L. España, comunicación personal, 
28 de febrero de 2024).

Después de haber pasado la procesión, en un 
inicio ellos mismos recogían todo el material 
y dejaban limpia la calle. Actualmente, se han 
organizado mejor y es la municipalidad la que 
proporciona un camioncito y personal para 
recoger todo lo que se utilizó y quedó destruido 
con el paso de los cargadores y los devotos que 
acompañan. Es por esa razón que las alfombras 
se catalogan como arte popular efímero.

Don Hugo España, además de colaborar en 
preparar el ceviche, también dedica tiempo para 
elaborar barriletes de papel de china, los que 
hace volar con sus nietos a finales de octubre 
e inicios de noviembre. Los hace de diferentes 
formas y tamaños de vistosos colores, faroles, 
cometas y estrellas. Comentó que desde 
que tenía 10 años comenzó a diseñarlos y 
fabricarlos para venderlos. Rolando Josué 
comentó:

Cuando mi papá no tiene tiempo para hacerlos, 
me ha tocado a mí, yo aprendí ya de grande. 
Cuando nosotros fuimos niños, mi papá 
siempre nos mantuvo entretenidos con los 
barriletes. Porque si hablamos de tradiciones y 
cultura, ya no se juega trompo, ya no se juega 
yoyo, ni cincos, ni electrizado, ni tenta, ni yax. 
Entonces yo dije que para las vacaciones de 
mis hijos les iba a enseñar a jugar todo eso. (R. 
España, comunicación personal, 28 de febrero 
de 2024).



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

16

Colaboradores

A continuación se anota breve información 
de los colaboradores para la realización de la 
alfombra:

• Alejandro Moisés Barahona Batén

 Estudia administración de empresas en 
la Universidad Mariano Gálvez. Tiene 
23 años y vive en aldea Boca del Monte, 
municipio de Villa Canales, departamento 
de Guatemala. Conoció a Donato a través 
de un amigo en común a quien Donato le 
dio clases y después se hicieron amigos los 
tres. En una ocasión que estaban reunidos, 
España le contó que para la Semana Santa 
hacía en Chiquimula una alfombra y lo 
invitó por si le gustaría ir. Para Barahona 
Batén, esta fue la primera vez que viajó al 
departamento de Chiquimula; le gustó el 
lugar, pero dijo que el calor sí lo sofocó. 
Su oficio fue el de ayudar a mezclar 
color al aserrín con los colores fucsia, 
anaranjado y verde limón. Esparció el 
material sobre un nylon y luego comenzó 
a mezclar el color con ambas manos hasta 
quedar completamente teñido. Refirió 
que comenzaron a teñir desde las 8:00 de 
la mañana y terminaron como a las 16:00 
horas.

• Donato España

 Es el impulsor de la elaboración de esta 
alfombra, juntamente con su hermano y sus 
padres. Trabaja en la Universidad de San 
Carlos de Guatemala. Entre otras carreras 
de las cuales ya es graduado, actualmente 
estudia la carrera de Ciencias Jurídicas 
y Sociales. Comentó que, para hacer 
esta alfombra, compró todo el material 
en la ciudad de Guatemala ya que le 
representó menos gasto comparado con los 
precios en Chiquimula. En esta cabecera 
departamental un costal vacío tiene un 

valor de Q8 en tanto que en el mercado de 
la Colonia Reformita zona 12, lo compró a 
Q1.50. Comprando 30 costales disponibles 
hubiera gastado en Chiquimula Q240, 
mientras que, en Guatemala, solamente 
gastó Q45 por la misma cantidad.

• Blanca Lidia Roch Ayala

 Es otra de las colaboradoras en la 
preparación del material. Es originaria de la 
ciudad capital. Este es el segundo año que 
se une para llevar a cabo la realización de 
la alfombra. Es la responsable de hacer el 
cálculo de cuánto aserrín se va a teñir por 
cada color, dependiendo de las guardas que 
se van a usar en la alfombra. Se le llama 
guarda a los diseños de dibujos hechos a 
mano alzada en papel mantequilla. Estos 
diseños se colocan en toda la orilla de 
la alfombra y resguardan los diseños 
principales de la misma. Aproximadamente 
son necesarios de uno y medio a dos 
costales de aserrín natural solo para la 
base de la guarda y medio costal de cada 
color para diseñar las guardas, y para esta 
alfombra se usaron verde, amarillo, celeste, 
fucsia, anaranjado y morado. Además, 
Blanca Lidia es quien escoge los colores. 
Una guarda de 10 centímetros se lleva un 
saco de aserrín.

• Luis Enrique Cuque Mejía

 Es de la ciudad capital, vive en Boca 
del Monte con sus papás, tiene 27 años, 
trabaja como auxiliar en electricidad. Es 
la primera vez que incursionó en ayudar 
con la preparación de los materiales que se 
usaron para elaborar esta alfombra. Ha sido 
cargador de procesiones, no con frecuencia, 
pero ha participado con los cortejos. 
Mencionó que la experiencia fue agradable 
porque no sabía nada sobre los procesos 
para la preparación del aserrín.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

17

• Leticia España de España

 Es originaria de Chiquimula, casada con el 
señor Hugo España, es la mamá de Donato 
España quien fue el de la idea de elaborar 
la alfombra para el paso procesional del 
Señor Sepultado. La señora Leticia, además 
de ayudar en los preparativos para hacer 
el tapete, es la encargada de ofrecer los 
alimentos para las personas que colaboran 
en dicha actividad. La comida que prepara 
para el almuerzo del Viernes Santo consiste 
en caldo de pescado del tipo mojarra que 
pescan en el río, también le agrega pulpo y 
camarones. Prepara mangos en almíbar que 
degusta junto con la familia y participantes.

• Rolando Josué España

 Es nacido en Chiquimula, casado, tiene 
dos hijos, es hermano de Donato España. 
En un inicio era el encargado de conseguir 
el aserrín el cual buscaba en los lugares 
donde vendían madera. Según comentó, el 
primer año en que elaboraron la alfombra 
fue algo complicado conseguirlo pues tuvo 
que hacer varios recorridos para ubicar 
los puestos de venta de madera. Tiene la 
responsabilidad de teñir el fino residuo 
obtenido de la madera aserrada, entre otros 
oficios.

• Hugo España

 Es oriundo de Chiquimula, casado con 
doña Leticia España, con quien procreó 
dos hijos, Donato y Rolando Josué España. 
Don Hugo tiene por costumbre preparar 
el ceviche que se sirve a media mañana 
a todas las personas que se ofrecen para 
ayudar en la elaboración de la alfombra; 
además, es artesano de barriletes.

Discusión de resultados y 
comentario final

Las alfombras de aserrín, flores, hojas y 
algunas veces frutas y verduras:

Constituyen una de las características más 
importantes de las celebraciones de la 
Semana Santa en Guatemala. Estas largas y 
extraordinarias alfombras propias de la cultura 
popular guatemalteca, forman parte del llamado 
arte popular efímero y están enraizadas en la 
memoria colectiva del guatemalteco desde 
tiempos inmemoriales. Son un claro ejemplo 
del sincretismo religioso y cultural de la 
Guatemala contemporánea. (Lara, 2003, p. 107)

La costumbre de alfombrar las calles para el 
paso de las procesiones tiene antecedentes 
en el mundo prehispánico y en las Islas 
Canarias, indudablemente llegaron a la región 
mesoamericana a partir de la conquista.

En los motivos decorativos y patrones estéticos 
de las alfombras quedan impresos elementos 
de orden mágico, cosmogónico y espiritual. 
El ornato de las calles es apropiado para la 
ocasión y se puede percibir ese fervor de 
recogimiento espiritual entre la población 
católica chiquimulteca.

Hacer la alfombra es, para la familia España, 
una manera de dar gracias y honrar el nombre 
del Señor para que siempre derrame sus 
bendiciones en la familia, para que los proteja, 
no les falte el pan diario, la salud, y que siempre 
los tenga unidos para seguir apoyándose unos a 
otros (L. España, comunicación personal, 29 de 
marzo de 2024).

Pero no solamente la familia España elabora 
las alfombras, hay otros grupos familiares 
que también las trabajan. Algunas veces son 
grupos de estudiantes que se organizan para 
hacerlas. También algunos vecinos del barrio 
Los Desnudos ofrecen su tapete. ¿Por qué el 
barrio se llama así? Porque en tiempos pasados 
los habitantes eran de escasos recursos y la 
mayoría andaban desnudos especialmente los 
niños, el que vestía mejor usaba solamente 
playerita (H. España, comunicación personal, 
29 de marzo de 2022).



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

18

Figura 10.
Vista parcial de la alfombra. Marzo 2024.

Figura 11.
Los niños también colaboran en la elaboración 

de la alfombra. Marzo 2024.

Figura 12.
Figura del Espíritu Santo elaborada con sal. Marzo 2024. Figura 13.

Detalle del Rosario entre las manos. Marzo 2024.

Figura 14.
Detalles de los diferentes diseños de la alfombra. 

Marzo 2024.

Figura 15.
Donato España y los colaboradores observan la 

obra terminada. Marzo 2024.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

19

Figura 16.
Alfombra concluida. Marzo 2024.

Figura 17.
Detalle de la decoración de alfombras elaboradas con 

recursos vegetales en Chiquimula. Marzo 2024.

Figura 18.
El señor Hugo España sirve el almuerzo para los 
colaboradores en la elaboración de la alfombra 
para el paso procesional del Señor Sepultado. 

Marzo 2024.     



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

20

La sagrada imagen del Señor Sepultado es uno 
de los grandes íconos de la religión católica 
guatemalteca, por lo tanto, las celebraciones 
de Cuaresma y Semana Santa adquieren gran 
solemnidad a nivel local, regional y nacional. 
El Viernes Santo en que se conmemora la 
pasión y muerte de nuestro Señor Jesucristo 
revisten especial importancia las coloridas 
alfombras que se elaboran con apreciable 
valor artístico y espiritual en las calles de los 
diferentes poblados, donde vecinos y amigos 
manifiestan la riqueza de su diversidad cultural.

A pesar de los malestares que ocasiona el estar 
expuestos al intenso sol por varias horas, los 
chiquimultecos realizan con ferviente devoción 
las alfombras para conmemorar la pasión y 
muerte de Jesucristo.

Agradecimientos

Se agradece profundamente la colaboración a 
los integrantes de la familia España: Donato 
España, Rolando Josué España, Hugo España, 
Leticia España, así como a los colaboradores 
que además de preparar el aserrín, también 
ayudaron a diseñar la alfombra, señores: 
Alejandro Moisés Barahona Batén, Blanca 
Lidia Roch Ayala, Luis Enrique Cuque Mejía. 
Finalmente, se da las gracias a la doctora Silvia 
Priscila Casasola Vargas por la traducción del 
resumen.

Referencias

Álvarez, M. (1977). Fuentes documentales inéditas 
para el estudio de la semana santa en Guatemala. 
Tradiciones de Guatemala (CEFOL), 8, 45-82.

Aretz, I. (1962). El folklore musical argentino. 
Editorial Ricordi.

Chajón, A. (2018). Chiquimula de la Sierra, relatos de 
cinco siglos. Vol. 27. CEFOL- USAC.

Esquivel, A. (2017). El aporte del área de artes y 
artesanías populares al conocimiento de la 

cultura guatemalteca (1967-2016) Tradiciones 
de Guatemala (CEFOL), 87, 44-80.

Fernández, J. (1988). Arte efímero y espacio 
estético. Editorial Anthropos Promat, S. 
Coop. Ltda. https://books.google.com.gt/
books?id=x4_tT_-jkRgC&printsec=frontcove
r&hl=es&source=gbs_ge_summary_r&redir_
esc=y#v=onepage&q&f=false

Gall, F. (2000). Diccionario geográfico nacional de 
Guatemala. Organismo Judicial de Guatemala. 
http://biblioteca.oj.gob.gt/digitales/26558.pdf

Lara, C. (2005). Apuntes sobre el origen de la fiesta del 
Corpus Christi en Guatemala. Tradiciones de 
Guatemala (CEFOL), 71(72), 7-21.

Lara, C. (1977). Contribución del folklore al estudio 
de la Historia. (Vol.7). Editorial Universitaria 
de la USAC.

Lara, C. (2003). Historia y tradiciones populares de 
Guatemala y Semana Santa en Guatemala. 
Editorial Artemis Edinter, S. A.

Lara, C. (1981). Síntesis histórica de las cerámicas 
populares de Guatemala. Dirección General de 
Antropología e Historia.

Ramón, L. (s/f). Cantares. La poesía en la música 
folklórica venezolana. CEVG Sedirúrgica del 
Orinoco, C. A.

Rodríguez, F. (1983). Breve introducción al estudio 
de las artesanías populares de Guatemala.
Subcentro Regional de Artesanías y Artes 
Populares de Guatemala.

Strauss, A. y Corbin, J. (2002). Bases de la 
inves t igación cual i ta t iva .  Técnicas  y 
procedimientos para desarrollar la teoría 
fundamentada. Editorial de la Facultad de 
Enfermería de la Universidad de Antioquia.

Valencia. L. (2017). Del arte popular de las alfombras 
de aserrín al arte contemporáneo. [Tesis de 
grado, Universidad Autónoma de la Ciudad de 
México]. Repositorio institucional.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

21

Resumen

El arte de la cestería es tan antiguo como la 
propia humanidad y las labores para llevarlo 
a cabo han estado presentes en todas las 
civilizaciones. Lamentablemente, en los 
tiempos actuales, cuando la tecnología ha 
permeado todos los ámbitos del conocimiento, 
los trabajos manuales han ido desapareciendo 
poco a poco y están siendo sustituidos por la 
producción en masa de objetos elaborados 
en plástico, aluminio, estaño, bronce, hierro, 
entre otros. Es por ello que este artículo reviste 
especial importancia para dar a conocer las 
labores artesanales que realizan la mayoría 
de las mujeres de la aldea San Miguel, en el 
departamento de Chiquimula, en donde se 
dedican a producir y mantener vigente este 
importante oficio de la cestería que por años 
han desarrollado en la comunidad.

La necesidad e importancia de contribuir al 
conocimiento de la cultura popular tradicional 
de la aldea San Miguel permitió formular el 
objetivo general de la investigación, que 
consistió en indagar sobre la ejecución de las 
labores cesteras de la aldea San Miguel, y como 
objetivos específicos se planteó: identificar los 
materiales que se utilizan para producir los 
diferentes artículos, describir el proceso de 
elaboración artesanal de los objetos, obtener 
información sobre la comercialización de los 
productos y detallar el proceso del aprendizaje 
de las artesanas en el oficio de la cestería.

El trabajo de campo se realizó de febrero a abril 
de 2024, aplicando la técnica de la entrevista 
estructurada y la observación participante. Con 

base en los resultados del trabajo de campo, 
se determinó que las mujeres, además de los 
oficios domésticos, también se dedican a la 
cestería.

Palabras clave: Aprendizaje, artesanías, 
canastas, canastos y comercio.

Summary

The art of basket weaving is as old as 
humanity, and the tasks of carrying it out have 
been present in all civilizations. Unfortunately, 
nowadays, when technology has pervaded 
all areas of knowledge, manual work has 
been disappearing little by little and is being 
replaced by the mass production of objects 
made of plastic, aluminum, tin, bronze, and 
iron, among others. For that reason, this article 
holds special importance as to make known 
the artisanal work carried out by the majority 
of the women of the village of San Miguel, in 
the department of Chiquimula, where they are 
dedicated to producing and maintaining this 
important craft of basket weaving that for years 
done in the community.

The need to contributing to the knowledge of 
the traditional popular culture of this village 
allowed the formulation of the general purpose 
of this research: to investigate the completion 
of the task of basket weaving in San Miguel. 
Also, the particular purposes in the basket 
weaving trade: identify the materials used 
to produce the different items, describe the 
process of artisanal production of objects, 
obtain information about the selling of finished 

El oficio de la cestería
en aldea San Miguel, Chiquimula

Aracely Esquivel Vásquez



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

22

products, and detail the learning process of 
artisans in the craft.

Field work was carried out from February to 
April 2024, applying the structured interview, 
and participant observation techniques. Based 
on the results, it was determined that women 
dedicate their time to basket weaving in 
addition to household chores.

Keywords: Basket, baskets, crafts, learning, 
and trade.

Introducción

El presente artículo tiene como objetivo dar a 
conocer las formas creativas de las artesanas, 
mujeres adultas y niñas de la aldea San Miguel, 
del municipio de Chiquimula, departamento 
de Chiquimula, en las que elaboran canastos 
y canastas, cuyo conjunto constituye el 
patrimonio común de sus pobladoras. Estas 
artesanías se han producido en la localidad 
desde hace varias décadas, formando parte de 
la vida cotidiana de las familias que habitan 
en este lugar y contribuyen en una visión 
de conjunto a fortalecer su acervo cultural 
representado en los canastos, canastas y otros 
objetos ornamentales elaborados con fibras 
vegetales, ya que: “La cestería es una de las 
ramas textiles más interesantes, pues es el 
resultado de una milenaria tradición comunal 
y de un proceso de conocimiento acumulativo 
que ha sido transmitido a través de varias 
generaciones” (Bustos, 1994, p. 2).

De febrero a abril de 2024 se realizó trabajo 
de campo en la mencionada región para ubicar 
a las artesanas creadoras y portadoras de la 
tradicional y reconocida cestería, que elaboran 
con varita de castilla, carrizo y el cogollo 
de la palma. Por ello, en este estudio se da a 
conocer el potencial artesanal con que cuenta 
dicha aldea, como elemento de identidad y 
pertenencia cultural de la comunidad de San 

Miguel, elementos que “hacen posible la 
transformación de la naturaleza en cultura 
material” (Bustos, 1994, p. 2).

Se planteó como objetivo general: indagar 
sobre la elaboración de las labores cesteras de 
aldea San Miguel, municipio de Chiquimula, 
departamento de Chiquimula. Y, como 
objetivos específicos: identificar los materiales 
que se utilizan para producir los canastos y 
canastas, describir el proceso de elaboración 
artesanal de los canastos y canastas, obtener 
información sobre la comercialización de los 
productos y detallar el proceso del aprendizaje 
de las artesanas en el oficio de la cestería.

Para realizar esta investigación se empleó 
el método etnográfico de investigación 
cual i ta t iva.  Se real izaron entrevistas 
estructuradas para obtener la información y 
la observación participante. También se hizo 
uso del método histórico para la consulta de 
textos relacionados al tema de interés, como se 
expresa en los objetivos.

Se grabaron todas las entrevistas estructuradas 
y no estructuradas. Se hizo registro fotográfico 
y se tomaron videos que serán utilizados no 
solamente para la publicación del artículo, sino 
también como material de apoyo audiovisual 
para exponer conferencias y ponencias en 
congresos nacionales e internacionales. Se 
efectuaron cinco entrevistas con artesanas 
cesteras que consintieron en colaborar con la 
investigadora, y se obtuvo el relato del señor 
Walter Súchite, quien contó la historia del 
trabajo de su mamá, la señora Pastora Díaz.

Datos geográficos e históricos de 
San Miguel

Es aldea del departamento de Chiquimula, 
dista diez kilómetros y medio de la cabecera 
departamental, y se accede al lugar mediante 
una carretera angosta de terracería con subidas 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

23

empinadas y curvas estrechas. Los tramos con 
mayor dificultad de tránsito están revestidos 
con adoquín. Para llegar a este lugar se utilizan 
vehículos de doble transmisión, tipo pick-up, 
que cubren la ruta desde esta población hasta 
la cabecera departamental. Se ubica a una 
altura de “660 metros sobre el nivel del mar, en 
latitud 14°49´25” y longitud 89°29´02” (Gall, 
2000, p. 436) y tiene el caserío Laguneta.

La aldea está dividida en seis sectores, cuenta 
con agua entubada pero no todos los días, la 
distribuyen por sectores en días alternos. 
Hay puesto de salud, tiendas con venta de 
artículos básicos, servicio de luz eléctrica, 
dos escuelas, una de enseñanza primaria y 
otra de preprimaria, así como instituto de 
educación básica. Hay dos iglesias, una de 
religión católica y otra evangélica. También 
tienen un salón de usos múltiples que se usa 
para realizar actividades sociales y culturales. 
No hay mercado, farmacia ni carnicerías. El 
santo patrón de la comunidad es San Miguel 
Arcángel y la feria patronal se lleva a cabo 
del 20 al 29 de septiembre en honor al santo 
patrono.

Se cultivan hortalizas, entre las que se 
mencionan: chile pimiento, hierbas comestibles 
como macuy, yerbamora o quilete, bledo, 
chipilín, hierbabuena y tomate. Para elaborar 
estos comestibles tuvieron el apoyo del 
Ministerio de Agricultura, Ganadería y 
Alimentación (MAGA), que asesoró a los 
vecinos para la creación de macro-túneles para 
los cultivos anteriormente mencionados.

Breves apuntes sobre el arte 
de la cestería

Las labores de cestería son las más elementales 
y, por consiguiente, se consideran las más 
antiguas de todas, ya que según Tuleda (1968): 
“Seguramente que fue la única practicada por 
el hombre paleolítico; pues si la cerámica, 

según los arqueólogos, debió hacer su 
aparición en el Eneolítico, esta artesanía, que 
se considera matriz de la cerámica, surgiría en 
el Paleolítico” (Párr.1). Además, el oficio del 
tejido de cestos está fuertemente arraigado en 
la cultura y en la vida cotidiana de los seres 
humanos.

La cestería es una actividad tradicional en 
muchas comunidades y es un claro ejemplo 
de la riqueza y variedad de la cultura material. 
La artesanía popular guatemalteca tiene una 
marcada influencia de la cultura indígena, 
que es notoria en la cestería, en los tejidos y 
en la cerámica. Los artesanos mestizos han 
asimilado esa herencia que se refleja en las 
formas y técnicas empleadas en la producción 
de las obras que se trabajan con materiales 
recolectados en el campo, especialmente los 
que sirven para elaborar los canastos y otros 
objetos.

Esta labor es un trabajo generalizado en 
casi todas las culturas del mundo y se ubica 
entre los recipientes fabricados con fibras. Su 
origen es impreciso, ya que no han quedado 
restos arqueológicos debido a lo perecedero 
del material con que se fabrica este tipo de 
utensilios (Reyes, 1981).

El trabajo de la cestería es cotidiano desde 
tiempos muy antiguos. Es tradicionalmente 
utilitario y muy pocas veces se produce con 
destino ornamental. En Guatemala se trabajan 
los productos elaborados con fibras vegetales, 
sin embargo: “La cestería no pasa de formar 
parte de las labores rurales realizadas sin 
preocupación estética, pero que resultan al 
final, muy valiosas, por las vigorosas formas 
resultantes y las técnicas utilizadas” (Pelauzy, 
1977, p. 46).

Sobre el origen de la cestería, autores como 
Ralph y Hoijer (1974) indican que “se han 
conservado algunos ejemplares en cuevas 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

24

de América del sur y de la gran Cuenca del 
este de América del norte, y aunque no hay 
tantas evidencias, al parecer, la cestería 
estaba extendida en el paleolítico” (p. 307). 
En general, en Guatemala y Mesoamérica 
la cestería se ha realizado desde la época 
prehispánica, pero, como refiere Reyes (1981), 
no se ha encontrado ningún resto de cestería 
en los proyectos de investigación arqueológica 
que se han desarrollado en Guatemala. No 
obstante, la misma autora indica que:

En la cerámica sí se encuentran testimonios 
concretos de cestería, ya que se encontró 
la figura de un hombre que lleva sobre su 
espalda a otro personaje que va dentro de una 
canasta, que aparece en un vaso de Chamá, 
sitio arqueológico de la zona de las Verapaces. 
(Reyes, 1981, p. 5)

No cabe duda que el hombre ha sabido utilizar 
los recursos que le proporciona el medio 
ambiente, y los ha aprovechado para elaborar 
variados objetos, no solamente para uso en 
diversidad de actividades, sino también para el 
culto religioso. La fabricación de cestas ha sido 
una parte importante en el quehacer cotidiano 
de muchas comunidades y, sobre todo, para 
quienes dependen de este oficio. Fray San 
Bernardino de Sahagún, en su obra Historia 
General de las cosas de la Nueva España, al 
referirse a las labores de cestería anotó:

Los cestos que venden son hechos de diversas 
maneras, unos tienen divisiones como 
escritorios, otros las orillas almenadas, y otros 
son prolongados, y otros para poner en ellos 
las tortillas, unos, de ellos son bastos y otros 
bien hechos, venden también cestos grandes 
de cañas gruesas y unos cestillos llanos…unas 
hacen cuadradas y otras largas y altas, y otras 
rollizas, ora sean de cañas, ora de palmillas…
todas bien hechas y bien tejidas…El oficial de 
hacer esteras hace unas lisas, otras pintadas, 
y otras con hojas de palma, con los que 
también hacen cestos que llama otlatompiatli…

Las esteras también son gruesas y largas, 
unos bastos y otros finos; unos anchos, otros 
cuadrados y otros largos y angostos; hace 
también asientos con espaldar y otros que son 
cuadrados para cabeceras, unos largos y otros 
pintados, y otros llanos y sin labor (Sahagún, 
1830, pp.57-60)

Para Daniel Rubín de la Borbolla, la cestería, 
a pesar de ser sumamente antigua, está poco 
estudiada. Refiere que:

Se le encuentra en todas partes del mundo y 
está íntimamente asociada con las tareas 
antiguas de la recolección, cacería, pesca, 
agricultura, así como con otras artesanías y con 
las tareas modernas de empaque, conservación, 
transporte y almacenamiento de todo tipo 
de objetos y producciones. La cestería para 
usos prácticos diversos sigue siendo de gran 
importancia en todo el mundo. (Rubín, 1974, 
pp. 169-171)

El concepto del ramo artesanal de cestería 
no solamente se refiere a la elaboración de 
canastos, sino que también se incluyen “objetos 
tan diversos como las esteras, los sombreros, 
las trampas de pesca y los elementos básicos 
de la arquitectura popular en el que podemos 
leer y conocer a través de un lenguaje visual, 
la vida de la gente del pueblo” (Bustos, 1994, 
p. 2).

Son las mujeres quienes se han ocupado de 
conservar y transmitir a sus descendientes un 
vasto conocimiento de la tejeduría de variedad 
de objetos elaborados con fibras vegetales, 
para preservar de esa manera el legado cultural 
de su saber hacer, no solamente para su uso 
doméstico, sino también destinados a la venta, 
con lo cual obtienen beneficios económicos 
que ayudan en la manutención de la familia.

Resultados del trabajo etnográfico

Según información de  las  ar tesanas 
colaboradoras de este estudio, la producción 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

25

cestera de la aldea San Miguel, Chiquimula, 
se ha hecho desde tiempos muy antiguos. De 
acuerdo a lo relatado por las señoras, ese ha 
sido el oficio de las mujeres de esta comunidad. 
La fabricación de canastos y canastas es el 
patrimonio tangible del conocimiento femenino 
que se convirtió en la expresión del legado 
cultural matrilineal que se ha transmitido de 
generación en generación en la región, y que las 
artesanas jóvenes han innovado incorporando 
otros estilos a las tradicionales formas que 
heredaron de sus antepasadas maestras: 
“mujeres que aprovechan el conocimiento de 
su entorno, su sentido estético y sus habilidades 
manuales para realizar útiles que satisfagan 
las necesidades de la vida cotidiana” (Bustos, 
1994, p. 4), a través de lo cual cuentan su 
propia historia.

Además, es significativo indicar que la 
importancia de las artesanías para esta 
localidad no solamente se hace con fines de 
economía familiar local, lo cual es importante 
para la subsistencia de las familias, sino que 
también lleva inmersos otros aspectos “en 
términos socioculturales, porque las artesanías 
son piezas diversas, portadoras de elementos 
culturales propios de cada comunidad” 
(Barrera, 2002, p. 219), ya que “el arte forma 
parte integral de todos los aspectos de la cultura 
y se aplica a la manufactura de objetos que 
tienen principalmente un valor instrumental” 
(Bustos, 1994, p. 4).

Para su elaboración utilizan fibras vegetales 
que denominan carrizo, vara de caña, que en 
otros lugares se conoce como vara de castilla, 
y cogollo de palma. Obtener el material es de 
suyo difícil cuando no logran adquirirlo con 
las vendedoras que llegan de lugares distantes 
como El Sauce, La Esperanza y La Cumbre, 
jurisdicción de Jocotán, Chiquimula, quienes 
lo llevan a San Miguel. Cuando las artesanas 
no consiguen adquirir la materia prima en sus 
hogares, se ven en la necesidad de ir, como 

ellas mencionan, a esos lugares a comprarlo, 
y algunas veces van a la montaña a cortarlo. 
Para ello salen de sus hogares a las 5:00 de la 
mañana caminando por espacio de cinco horas 
por veredas y caminos estrechos, empinadas 
cuestas y suelos pedregosos que hacen más 
difícil transitar por esos senderos, hasta llegar 
al lugar donde están las vendedoras de las 
fibras vegetales. Lo compran y emprenden el 
largo camino de regreso a sus hogares, con 
más lentitud y sumo cuidado de no resbalarse 
para evitar un accidente, pues ya traen sobre 
su cabeza un sobrepeso. Regresan a las 18:00 
horas. Como se puede apreciar, la cantidad 
de tiempo a recorrer es grande: de 13 horas, 
aproximadamente.

El material lo transportan sobre su cabeza, 
protegiéndola únicamente con un yagual que 
forman con un lienzo o rebozo. El yagual 
no es más que una especie de rosca o rueda 
que se coloca sobre la cabeza y luego lo que 
se va a transportar, sirve como especie de 
amortiguador para evitar que el peso caiga 
directo y se lastimen con el movimiento del 
caminar.

Según relato de la artesana Mariela Ramos 
López, ella “puede cargar 50 varas de carrizo. 
Pero cuando es de caña, apenas aguanta con 
traer 25” (M. Ramos, comunicación personal, 
28 de febrero de 2024). Es arduo el trabajo 
de estas laboriosas artesanas que luchan para 
producir los diferentes objetos para el sustento 
diario y para mantener el legado de sus 
antepasados.

En su elaboración utilizan técnicas muy simples 
y materiales vegetales, para este caso, la vara 
de carrizo, la caña y el cogollo de palma. La 
técnica para ejecutar el trabajo es igual a la de 
la cestería primitiva, es decir, el entretejido de 
las fibras o enrollado del material sigue siendo 
manual. El sistema común es el entramado 
que se inicia con dos grupos de fibras que se 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

26

colocan en forma de cruz, que será el soporte 
de la urdimbre, a la que llaman araña, sobre la 
cual van tejiendo, como ellas dicen: “Vamos 
levantando la pared del canasto” (M. Ramos, 
A. García, J. Súchite, O. López, comunicación 
personal, 28 de febrero de 2024).

En la comunidad las mujeres trabajan los 
objetos a diario, después de cumplir con las 
labores del hogar, es decir, la preparación de 
los alimentos, el lavado de trastos, de ropa 
y alimentar los pocos animales de corral, 
aves y cerdos. Inician su tarea a las 9:00 de 
la mañana, dejan de tejer a las 12:00 para 
preparar el almuerzo. A las 14:00 horas 
retoman nuevamente la faena y terminan a las 
cinco de la tarde. Ese es el quehacer diario de 
todas las artesanas cesteras de esta localidad. 
Generalmente hacen una docena de canastas, 
pero, dependiendo del tamaño, pueden ser uno 
o dos canastos.

La producción es básicamente de canastos 
y canastas, a estas últimas les denominan 
«tumbillas», que ejecutan de diversas formas y 
tamaños. También elaboran bandejas, juguetes, 
chinchines o sonajas. Para que suenen les 
introducen tapas de envases de cerveza y dos 
piedrecitas y luego las sellan con una tapadera 
del mismo material con que los producen. 
Además, hacen campanas, cubetas, bolsas y las 
canastitas en miniatura que llaman gruesa. Una 
gruesa está formada por 144 unidades. Estas 
canastitas son las que se utilizan para adornar 
los reconocidos y tradicionales sombreritos 
adornados en el municipio de Esquipulas, 
departamento de Chiquimula. Los peregrinos 
en su visita al Cristo Negro, los compran como 
recuerdo de la tradicional romería del 15 de 
enero, fecha en que se venera la milagrosa 
imagen.

La señora Mariela Ramos López explicó cómo 
hace sus canastos:

Comienzo haciendo la araña, le llamamos 
nosotras, se agarran cuatro varas planas de 
carrizo y las entrecruzo y así inicio la base del 
canasto o de la canasta. Mi mamá me enseñó, 
mis hermanas también pueden tejer, pues este 
es el oficio que hacían nuestras abuelas (M. 
Ramos, comunicación personal, 28 de febrero 
de 2024).

Las partes de un cesto son, según las artesanas, 
la araña, que constituye la base de inicio de lo 
que será el objeto final, el levantado, que dará 
la forma del canasto, y el borde. El borde es el 
cierre final que se teje con las mismas hebras 
vegetales o tiras, como ellas les llaman, que 
sobran al finalizar el objeto. “La función de 
los bordes es doble: lo más importante es que 
rematan el cesto haciendo de él un bloque, de 
tal manera que no se deshaga. La otra función 
es decorativa, dándole al cesto un aspecto 
atractivo” (Rodríguez, s/f, p. 14). Del cogollo 
de la palma hacen las canastitas en miniatura. 
De carrizo hacen carteras, tumbillas grandes 
y chinchines. La diferencia entre el carrizo y 
la vara es que esta última sí se puede teñir y 
absorbe bien el color, en tanto que el carrizo 
no agarra el matiz. Sin duda ha de ser que esta 
fibra no puede rajarse como la vara.

Todos los productos se pintan para darles 
mayor vistosidad. Los colores tradicionales 
que utilizan para pintar los objetos son: verde, 
amarillo, rosado, morado y rojo, este último 
lo obtienen mezclando los colores rosado 
y amarillo. Para el proceso del teñido, se 
utilizan recipientes de aluminio que, por ser 
más delgados, permiten que el agua se caliente 
con más rapidez y con ello ahorran leña. 
Utilizan un recipiente para cada color porque, 
según refirieron, no es “bueno usar el mismo 
trasto para evitar que se altere la originalidad 
de la coloración” (M. Ramos, comunicación 
personal, 28 de febrero de 2024).



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

27

Para las artesanas es importante que, al 
sumergir las hebras, el color se impregne 
con toda la intensidad del matiz para que se 
conserven coloridas por varios años. “Los 
productos artesanales subsisten gracias a su 
carácter tangible, duradero, así como sus 
originales características estéticas, que las 
diferencian ante los productos industriales 
elaborados en serie y caracterizados por 
homogeneizar los gustos e incluso imponer 
modas” (Torres, 2004, p. 12).

El aprendizaje de este oficio inicia a temprana 
edad, a partir de los seis años de edad. Las 
niñas comienzan haciendo «gruesitas», es decir 
canastitas pequeñas con asas que sirven para 
el adorno de los sombreros de Esquipulas. En 
torno al tejido de las fibras vegetales, se urde 
la vida social, las mujeres trabajan reunidas 
con familiares o vecinas transmitiendo el 
conocimiento y la historia. Este trabajo 
colectivo permite la recreación de la técnica, 
que posee un valor histórico y simbólico 
invaluable, al tiempo que fortalece los lazos 
de parentesco. En relación al trabajo colectivo, 
anota Barrios (1996):

La elaboración de artesanías es un trabajo en 
el que interviene la mayoría de los miembros 
de la familia, según su experiencia, edad y 
sexo. Esta forma familiar de trabajo promueve 
el fortalecimiento de unión familiar y la 
enseñanza del oficio a las nuevas generaciones. 
(p. 38)

Las artesanas de esta localidad cuentan que sus 
bisabuelas, abuelas y madres hicieron desde la 
niñez este trabajo que ahora ellas reproducen, el 
cual fueron aprendiendo hasta lograr dominar 
la técnica para producir los cestos. La práctica 
del oficio es parte de la vida familiar, porque la 
producción artesanal se realiza íntegramente al 
interior del hogar y en espacios comunes, como 
la cocina, el corredor y el patio. Es bien cierto 
que el trabajo es individual, y al efectuarse en 

lugares de encuentro parental permite a las 
niñas mirar, aprender e identificarse con su 
quehacer.

El proceso de comercialización se realiza de 
manera personal, es decir ofreciéndolo en las 
tiendas y en la plaza. No regresan a casa hasta 
que hayan vendido todo el producto que llevan 
a comerciar, el cual ha sido trabajado durante 
una semana. Todo lo que producen lo llevan a 
«mercadear» al municipio de Esquipulas.

El día que se visitó la casa de la artesana, señora 
Mariela Ramos López, estaba regresando de 
vender su producto. Al respecto indicó: “Hoy 
llevé 60 docenas de canastos redondos y 
tumbillas también” (M. Ramos, comunicación 
personal, 28 de febrero de 2024), a la pregunta 
de cómo las transportó, respondió: “Las metí en 
redes y el ayudante de la camioneta las puso en 
la parrilla del bus” (M. Ramos, comunicación 
personal, 28 de febrero de 2024).

Según refirió, la docena de tumbillas de carrizo 
para llenarlas con dulces la vende a Q 20, lo 
cual significa que la unidad tiene un valor de 
Q 1.65, y el costo de un sobre de anilina para 
teñir los objetos se consigue entre Q 2.50 a Q3. 
Con justa razón indican que casi no obtienen 
mayor ganancia. Un chinchín tiene un precio 
de Q 1.25. La tira de canastitas cuesta Q 50.

Según relato de las artesanas que colaboraron 
en esta investigación, no todo el tiempo es 
favorable para la venta de los productos. Hay 
temporadas en que se dificulta esta actividad, 
“llega un tiempo en que cuesta vender lo que 
hacemos” (A. García, comunicación personal, 
28 de febrero de 2024). La mejor época para 
vender es en los meses de diciembre, enero, 
febrero y marzo. En invierno es más difícil 
comercializar las artesanías pues corren el 
riesgo de que la lluvia las arruine.

Para fabricar los diferentes productos, el 
material se prepara con sumo cuidado. A las 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

28

varas se les quita toda protuberancia para 
dejarlas completamente lisas, esto hace más 
fácil el entretejido de los canastos y otros 
objetos que elaboran. Después se rajan en tiras 
delgadas y angostas y se tiñen. No todas las 
hebras se pintan, pues algunas quedan con su 
color natural para hacer los mismos estilos.

Las señoras cesteras tienen tal dominio de la 
técnica del tejido de las fibras vegetales que, 
según narraron, para hacer una tumbilla en 
miniatura se tardan 10 minutos. Dependiendo 
del tamaño, las grandes las elaboran en una 
hora y las extremadamente grandes que son 
utilizadas para transportar diversos productos 
y animales, como granos, verduras, aves, entre 
otros, las fabrican en un día.

El universo de la cultura material es diverso, 
“sin embargo, el oficio textil, está fuertemente 
enraizado en la cultura y en la vida cotidiana 
del ser humano, y le ha servido para solucionar 
sus necesidades de cobijo, protección corporal 
e incluso alimento” (Bustos, 1994, p. 2).

Breves historias de vida de los 
informantes

Al tiempo en que se realizó esta investigación 
(2024) se contó con la colaboración de cuatro 
artesanas cesteras, además de la historia 
contada por don Walter Súchite sobre la labor 
artesanal de su señora madre doña Pastora 
Díaz.

• Mariela Ramos López

 Tiene 29 años de edad, es casada con el 
señor Obdulio Molina Escalante, de 35 
años, con quien procreó cuatro hijos: Edin 
Omar, de nueve años; Jakelin Michell, de 
seis; Carlos Eduardo, de cuatro, y el niño 
Alexis José, de 8 meses de edad. El día 
que lleva el producto a la venta, el menor 
se queda al cuidado de su cuñada, señora 
Juana Súchite Escalante. Doña Mariela 

Ramos López fue a la escuela por dos años 
y aprendió a leer y a escribir. Su deseo es 
que sus hijos estudien y lleguen hasta la 
universidad para que obtengan un título 
profesional y puedan desempeñarse en 
otros oficios más remunerados, ya que, 
según comentó, con la labor artesanal de 
los canastos y tumbillas no obtienen mayor 
ganancia, pero es el oficio que heredaron de 
sus abuelas y que lo siguen reproduciendo 
año tras año. De acuerdo con lo relatado 
por Mariela, hay un grupo de mujeres que 
elaboran diferentes productos, que entregan 
a Mariela y ella es la encargada de llevarlos 
a vender a Esquipulas.

• Antonia García López

 Tiene 45 años, asistió a la escuela, pero 
no aprendió, según sus palabras, nada. 
Es soltera, nunca se «acompañó» ni tuvo 
hijos. Aprendió el oficio porque su mamá 
le enseñó. Lo primero que hizo fue lo que 
las cesteras llaman «gruesitas», es decir, la 
canastita pequeñita con la cual forman el 
collar de la gruesa de 12 docenas. Sabe tejer 
chinchines, cubetas, canastos y tumbillas. 
Sus hermanas también se dedican al mismo 
oficio y saben tejer tanto con carrizo como 
con caña y cogollos de palma. En su relato 
comentó que sabe hacer tumbilla grande 
para frutas, carteritas, gruesas, tumbilla 
acampanada para salir a comprar, canastos 
de diferentes tamaños, monederos y bolsas 
para guardar el teléfono celular, pero refirió 
que estos casi no se venden.

• Juana Súchite

 Estudió hasta el tercer grado de primaria, 
tiene hijos y es abuela de cuatro nietos. 
Aprendió el oficio de tejer con su mamá, a 
los ocho años de edad. También indicó que 
su madre lo aprendió de su abuela. En su 
narración dijo que al principio cuesta hacer 
las canastitas. En sus palabras:



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

29

 Mi mamá nos pegaba en las manos cuando 
no las podíamos hacer y teníamos que 
hacerlas bien para poder venderlas porque 
de la venta comprábamos el maíz, azúcar, 
frijol, sal para comer. Yo pepe crecí, no 
conocí papá y mi mamá nos exigía que las 
hiciéramos bien. (J. Súchite, comunicación 
personal 28 de febrero de 2024)

 La artesana comentó que lo más difícil 
de hacer son las canastitas con material 
de vara, así es como se inician en el 
aprendizaje del oficio de cestería. Ya 
cuando son mayores, entonces trabajan con 
carrizo. Al respecto dijo: “Me gusta más 
trabajar con carrizo que con vara y palma. 
En un día puedo tejer un canasto grande y 
de los pequeños para llenarlos de dulces, 
hago una docena al día trabajando desde las 
8:00 a las 16:00” (J. Súchite, comunicación 
personal, 28 de febrero de 2024).

 Para finalizar lo concerniente a su historia, 
mencionó que en el mercado de artesanías 
de la ciudad de Guatemala hay productos 
elaborados por las artesanas cesteras de la 
aldea San Miguel. Lograron colocar piezas 
en dicho lugar con el apoyo de personal 
de Agexport quienes las orientaron para 
mejorar la calidad del producto para el 
caso de las mujeres y, a los hombres, los 
orientaron en la producción agrícola dentro 
del Programa Mundial de Alimentos. 
Estos representantes de la institución las 
coordinaron y las motivaron para trabajar 
las artesanías en grupo, pero no todas las 
mujeres estuvieron de acuerdo en esa nueva 
línea de trabajo. Esa es la razón por la cual, 
sus artesanías se venden en Guatemala.

• Olga Estela López Díaz

 Doña Olga, de 65 años de edad, es la 
mamá de la cestera Mariela Ramos López. 
Comentó que asistió un año a la escuela, 

pero no asimiló nada. Sin embargo, el 
oficio de tejer canastos sí lo aprendió con 
su mamá, señora Cerafina Díaz Villeda. Al 
respecto comentó:

 Como en ese tiempo en el lugar donde 
vivía mi mamá no había quien hiciera 
este trabajo, mi mamá decía que cuando 
ella creció ninguna podía hacer canastos 
y cuando no había maíz dice que se iban 
a pie ahí a Santa Bárbara (otra aldea de 
Chiquimula). Entonces, dice mi mamá que 
ella hizo por su propia cuenta las tumbillitas 
para juguetes de las niñas y las mandó con 
mi papá a Zacapa y se vendieron todas. Ya 
onde (donde) vieron que mi mamá vendió 
las canastillas, otras mujeres se interesaron 
y así fue como mi mamá les enseñó y 
empezaron a tejer. También hicieron 
trenzas con el cogollo de la palma, que las 
llevaban a vender a Chiquimula con las que 
hacían sombreros. La trenza se vendía a 
Q10. (O. López, comunicación personal, 28 
de febrero de 2024).

 Como se puede apreciar, doña Olga López, 
aprendió sola el oficio de tejer fibras. La 
necesidad de comprar el maíz para el 
sustento de la familia fue lo que la impulsó 
a descubrir que se podía tejer ese material. 
Resulta interesante mencionar que hay 
numerosas especies vegetales que nacen 
y crecen de forma natural sin influencia 
humana, las cuales son utilizadas en estas 
áreas de pobreza y extrema pobreza para 
fabricar diversidad de objetos de manera 
artesanal. Es innegable que el ser humano 
fue descubriendo de manera accidental 
los beneficios de ciertas plantas y los ha 
sabido aprovechar para obtener ingresos 
económicos para su subsistencia.

 Es útil reconocer que sobrevivir en 
condiciones de extrema pobreza, como es el 
caso de la población de San Miguel, donde 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

30

los habitantes viven de una economía 
informal, reviste especial importancia, y 
permite entender la labor de las mujeres de 
esta población, que a diario trabajan con la 
vara, la palma y el carrizo. Con el producto 
de estos vegetales que forman parte de su 
identidad cultural, es posible constatar, 
como bien lo manifiesta Turok (1988) 
que: “La gran diversidad ecológica ha 
correspondido una gran diversidad cultural, 
expresada en aspectos como: la existencia 
de muchos idiomas. La identificación de 
variedad de plantas útiles: comestibles, 
medicinales, para la construcción, para 
objetos domésticos, de ornato y venenos” 
(p.16).

• Walter Súchite Díaz

 Don Walter es piloto y su trabajo, además 
de las labores agrícolas, consiste en 
transportar pasajeros de la aldea San Miguel 
a la cabecera departamental de Chiquimula, 
labor que realiza a diario. Sobre el quehacer 
de su mamá, señora Pastora Díaz comentó: 
“Mi mamá sabe trabajar los canastos, pero 
es muy poco lo que se gana, sus hermanas 
también saben este oficio figúrese que una 
docena de tumbillas mi mamá la vende Q6 
(W. Súchite, comunicación personal, 28 de 
febrero de 2024).

Discusión de resultados y 
comentario final

Sobre la región del oriente de Guatemala, 
especialmente en las aldeas, se ha investigado 
poco sobre aspectos de cultura material, en 
tal sentido, el trabajo resulta relevante si se 
toma en cuenta que estas comunidades por 
años han sido olvidadas. Sin embargo, las 
artesanas que elaboran los canastos, canastas 
y otros objetos, cuentan con una multitud de 
saberes tradicionales que van transmitiendo de 
generación en generación, para elaborar a diario 
los vistosos y coloridos objetos cuyo destino 

final es ser llevados a vender al municipio de 
Esquipulas. En dicho lugar, los dueños de los 
comercios, los llenan con los tradicionales 
dulces y confituras que los visitantes y turistas 
compran cuando van de romería a adorar 
al Señor de Esquipulas. De esa manera se le 
da reconocimiento y valoración cultural a la 
cestería de San Miguel.

La investigación se justifica porque, en 
el Centro de Estudios de las Culturas en 
Guatemala (CECEG), no existe ningún trabajo 
sobre la cestería de la aldea San Miguel, situada 
en el municipio de Chiquimula, departamento 
de Chiquimula. Por lo tanto, se consideró 
importante realizar el estudio por la escasez de 
información sobre esta región del oriente de 
Guatemala.

Por consiguiente, esta investigación tiene 
valor por aportar conocimiento, y al mismo 
tiempo justiprecia el trabajo artesanal de las 
mujeres de esta comunidad. Por lo tanto, se 
estima la importancia cultural, material y social 
de esta aldea cuya producción forma parte 
del patrimonio cultural del departamento de 
Chiquimula, tanto en su carácter tangible como 
intangible, como elemento de identidad y de 
pertenencia cultural.

Las artesanías tienen importancia social en 
cuanto a su función utilitaria. En San Miguel, 
las mujeres, con extraordinaria destreza y 
habilidad producen los diferentes objetos. Esta 
producción es netamente local y pervive desde 
hace muchos años, según lo expresaron las 
artesanas entrevistadas. La mayoría de mujeres, 
desde las más jóvenes hasta las adultas y de 
la tercera edad, producen la cestería como 
complemento de las actividades domésticas.

Las artes y las artesanías populares forman parte 
de la riqueza y variedad de la cultura material 
de Guatemala. La diversidad de los productos 
es muestra de la enorme creatividad y destreza 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

31

de las manos de las extraordinarias artesanas 
pues, a través de estas manifestaciones 
culturales, las mujeres expresan las habilidades 
con las cuales conforman un complejo sistema 
de costumbres y tradiciones que se plasman en 
objetos tangibles, producto del conocimiento 
que adquirieron a través de la transmisión 
generacional a lo largo de los años ya que 
“el pasado es el único símbolo ineludible y 
auténtico en cuanto a significados culturales” 
(Giordano, 2002, p. 82).

Además, las artesanas son mujeres “creadoras 
y gestoras, que construyen una realidad, un 
mundo propio por medio de su trabajo. Mujeres 
que al igual que sucede con el tejido de sus 
canastos, crecen, se construyen y se fortalecen, 
a medida que se entrelazan sus fibras” (Bustos, 
1994, p. 4). La citada autora también menciona 
que “la labor cestera se convierte en una 
transformación de la vegetación en piezas 
con significados socio-culturales intrínsecos” 
(Bustos, 1994, p. 4).

Ante esto, es innegable que estas labores 
son una de las formas de expresión de las 
costumbres, tradiciones y relaciones que 
establecen las artesanas con los comerciantes 
del municipio de Esquipulas, quienes son 
los máximos consumidores de estos objetos 
para la venta de los tradicionales y vistosos 
confites de esta región. Por lo tanto, a través de 
estos objetos de gran valor de uso, se pueden 
comprender las relaciones sociales, económicas 
y culturales que se establecen con otros 
pobladores a través de la producción y venta 
de los canastitos y canastitas. También resulta 
interesante el uso que le dan los consumidores, 
pues con ello se completa el ciclo de las 
artesanías.

La necesidad e importancia de realizar 
esta investigación fue no solamente para 
contribuir al conocimiento de la cultura 
popular tradicional de la aldea San Miguel, 

Chiquimula, sino que tendrá la función 
de enriquecer el centro de documentación 
del Centro de Estudios de las Culturas 
en Guatemala (CECEG), que sirve como 
referente teórico para estudiantes y público 
en general interesados en conocer sobre las 
labores cesteras en esta región del oriente de 
Guatemala. De este modo, a través de este 
proceso se valorará el trabajo de las portadoras 
y creadoras de la cultura popular tradicional 
de esta localidad, la cual, como bien lo indicó 
Rubín:

Es la acumulación de las experiencias culturales 
positivas que se transmiten de generación en 
generación, lo cual garantiza su supervivencia 
en el tiempo y en el espacio. Constituyendo 
las artesanías una actividad básica en todas las 
culturas, desde las más simples hasta las más 
altas civilizaciones americanas. (Rubín, 1974, 
p. 47)

Las labores manuales constituyen una de las 
primeras creaciones del hombre como ser 
cultural, lo cual le sirvió para sobrevivir en sus 
primeros tiempos para comunicarse con los 
otros hombres.

El arte textil es “una actividad que forma parte 
de aquellos quehaceres del mundo cotidiano, en 
los cuales se producen objetos que conjugan la 
funcionalidad, la belleza y el carácter efímero 
de sus materias primas” (Bustos, 1994, p. 1).

En la sociedad actual, en donde la producción 
fabril es masiva e incontrolada, con una 
excesiva comercialización, existe una búsqueda 
de valores artísticos para restablecer el sentido 
y la orientación del quehacer humano. En ese 
sentido, el arte popular y las artesanas que lo 
producen tienen una particular e indiscutible 
importancia por modelar la materia prima 
que es utilizada. Su capacidad creadora y su 
experiencia producen valores singulares que 
la máquina jamás podría suplantar ni sustituir 
dentro del proceso cultural. Por ello, este 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

32

trabajo reviste especial importancia, pues 
contribuye a mantener viva la cultura de esta 
región como elemento de identidad en la 
población de San Miguel.

De tal manera que “el universo femenino gesta 
así la continuidad de su cultura, al promover 
las innovaciones y al transmitirlas dentro 
del mundo de lo cotidiano, perpetuando y 
conservando las tradiciones con una fuerza 
dinámica y revitalizante” (Bustos, 1994,
pp. 5-6).

Agradecimientos

Se agradece profundamente la colaboración de 
Maya Ixnacán Orellana Cetino, consultora de 
la Asociación Guatemalteca de Exportadores 
(Agexport), que colabora en orientar a las 
artesanas para mejorar sus productos y 
acompañó a la investigadora durante el tiempo 
que duró el trabajo de campo en la aldea 
San Miguel. También al ingeniero Franklin 
Benjamín Monroy Oxcal y a las artesanas 
entrevistadas, señoras: Mariela Ramos López, 
informante clave pues a través de ella fue 
posible contactar a las otras mujeres que 
colaboraron con su conocimiento para hacer 
posible este estudio; además, por permitir 
documentar y fotografiar su labor artesanal 
que ya forma parte del patrimonio cultural de 
la comunidad de San Miguel, Chiquimula. 
Asimismo, se agradece a doña Juana Súchite, 
Olga Estela López Díaz, Antonia García 
López y a Walter Súchite, quien relató el oficio 
artesanal de su mamá, señora Pastora Díaz. Del 
mismo modo se agradece a las doctoras Miria 
Esquivel Vásquez por las fotografías y videos 
tomados durante el trabajo de campo, y a Silvia 
Priscila Casasola Vargas por la traducción del 
resumen.

Referencias

Barrera, C. (2002). Comunidades de tradición 
artesanal. Tradiciones de Guatemala, 57, 
218-221.

Barrios, L. (1996). Pueblos e historia en la Baja 
Verapaz. Revista Estudios Sociales del Instituto 
de Investigaciones Económicas y Sociales 
(URL). 56 (IV)

Bustos, M. (1994). Cestería y mundo femenino. Dialnet. 
file:///C:/Users/Aracely/Downloads/Dialnet-
CesteriaYMundoFemenino-2186778%20(1).pdf

Gall, F. (compilador) (2000). Diccionario geográfico 
de Guatemala. Tipografía Nacional.

Giordano, D. (2002). Diseño, artesanía y dependencia. 
Tradiciones de Guatemala, 57, 81-89.

Pelauzy, M. (1977). Artesanía popular española. 
Editorial Blume.

Ralph, L. y Hoijer, H. (1974). Introducción a la 
Antropología. Editorial Aguilar.

Reyes, A. (1981). Apuntes sobre la cestería en 
Guatemala. Guatemala: La Tradición popular 
(CEFOL), 31.

Rodríguez, M. (s/f). El arte de la cestería. Varias 
Manualidades https://variasmanualidades.
wordpress.com/wp-content/uploads/2009/03/
el-arte-cesteria-14240.pdf

Rubín. D. (1974). Arte popular mexicano. Fondo de 
Cultura Económica.

Sahagún, B. (1830). Historia general de las cosas 
de Nueva España. (Libro décimo). Imprenta 
Alejandro Valdés.

Torres, A. (2004). La utilización del hierro en las artes 
populares de Guatemala. La Tradición Popular, 
149, 24.

Tudela, J. (1968). Artesanías americanas. En Arte 
popular de América y Filipinas. Colección del 
Instituto de Cultura Hispánica.

Turok, M. (1988). Cómo acercarse a la artesanía. 
Editorial Valdez.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

33

Figura 1.
Fibras vegetales pintadas con anilina para tejer cestos. 

Febrero 2024.

Figura 2.
Fibras vegetales a color natural. Febrero 2024.

Figura 3.
Vivienda de la artesana cestera, Mariela 

Ramos López. Febrero 2024.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

34

Figura 4.
Detalle del inicio de la base para un canasto. Febrero 2024.

Figura 5.
Productos elaborados por las mujeres artesanas de la aldea 

San Miguel. Marzo 2024.

Figura 6.
Bolsa elaborada con fibras naturales y pintadas. Marzo 2024. Figura 7.

Canasta, también llamada tumbilla, tejida con fibras a color 
natural y pintadas. Marzo 2024.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

35

Figura 9.
Gruesa de canastitas en miniatura. 

Abril 2024.

Figura 10.
Visitante luce la gruesa de canastitas como 

collar. Abril 2024.

Figura 11.
Logo de la escuela primaria. Abril 2024.

Figura 8.
Sonaja, juguete para niño. Marzo 2024.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

36 Figura 13.
Medio de transporte de los habitantes de la aldea San Miguel. Febrero 2024.   

Figura 12.
Vista panorámica de la región donde se asienta la aldea San Miguel. Abril 2024.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

37

Resumen

El arte de hacer sombreros se remonta a épocas 
muy antiguas, pues han estado presentes en 
todas las civilizaciones. Este trabajo no es una 
investigación sobre los diferentes estilos de 
sombrero que forman parte de la vestimenta, 
sino que aborda la producción artesanal de 
estos artículos.

Los sombreros han estado presentes en todas 
las civilizaciones. Lamentablemente, en los 
tiempos actuales, cuando la tecnología ha 
permeado todos los ámbitos del conocimiento, 
los trabajos manuales elaborados con fibras 
vegetales han mermado en algunos poblados 
de Guatemala y están siendo sustituidos por 
la producción en masa de objetos elaborados 
con materiales sintéticos. Es por ello que 
este artículo reviste especial importancia 
para rescatar, difundir y poner en valor a los 
portadores de la cultura material de este ramo 
artesanal en Chiquimula, en donde las familias 
Itzep López, Itzep Picen y Segura Itzep se 
dedican a producir y mantener vigente este 
importante oficio de la sombrerería que por 
años han desarrollado en esta comunidad.

La necesidad e importancia de contribuir 
al conocimiento de la cultura material del 
arte de fabricar sombreros permitió formular 
el objetivo general de la investigación, que 
consistió en investigar la producción de los 
sombreros que se elaboran en Chiquimula, y, 
como objetivos específicos recabar información 
sobre los materiales que se utilizan, indagar 
sobre el tiempo invertido en obtener los 
materiales, obtener información sobre los 
procesos de elaboración de los sombreros 

y detallar las rutas de comercialización. El 
trabajo de campo se realizó en febrero y marzo 
de 2024, aplicando la entrevista grupal y 
estructurada y la observación participante. Con 
base en los resultados del trabajo de campo, se 
determinó que solamente hay tres familias que 
se dedican a producir sombreros de palma.

Palabras clave: Artesanías, Chiquimula, 
Esquipulas, palma y Sombreros.

Abstract

The art of hat making dates back to ancient 
times, since hats have been part of all 
civilizations. This article does not present an 
investigation on the different styles of hats that 
are part of an attire, but it tackles the artisan 
production of these accessories. Sadly, in 
present times when technology has permeated 
all areas of knowledge, manual work done 
with vegetable fiber is scarce in some areas of 
Guatemala where it is substituted with mass 
production of items made with synthetic 
materials. This article bears special importance 
to rescue, disclose, and give value to the 
artisans of the material culture of this nature 
in Chiquimula, where families Itzep López, 
Itzep Picen and Segura Itzep, are devoted to 
producing and keeping this important craft of 
hat making for long years in this community. 
The important need to contributing to the 
knowledge of the material culture of the art of 
making hats served to formulate the general 
purpose of this research, to investigate the 
production of hats made in Chiquimula; and, 
as specific purposes, to collect information 
about the raw materials used, inquire about the 
time invested in obtaining such materials, to 

El arte de hacer sombreros
en la ciudad de Chiquimula

Aracely Esquivel Vásquez



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

38

describe the processes of making the hats, and 
to learn about the selling routes. The field work 
was carried out in February and March of 2024, 
applying group and structured interviews and 
participant observation. Based on the results 
of the field work, it was determined that there 
are only three families that are dedicated to 
producing vegetable fiber/palm hats.

Keywords: Hats, crafts, Chiquimula, palm, 
Esquipulas.

Introducción

El presente artículo tiene como objetivo dar a 
conocer la elaboración de los sombreros que 
se fabrican con las hojas tiernas de la palma, 
que crece en regiones secas y muy secas del 
país, con las cuales las artesanas de aldeas del 
municipio de San Jacinto, Chiquimula, tejen 
las trenzas que posteriormente distribuyen a 
los artesanos que las usan para la confección 
de los sombreros en la cabecera departamental 
de Chiquimula. Estas formas creativas que 
hacen las artesanas y artesanos constituyen 
el patrimonio de dos familias dedicadas 
exclusivamente a producir estos objetos de gran 
valor de uso especialmente en las poblaciones 
rurales, y un artesano que los trabaja de manera 
individual.

Estas artesanías se han producido en la 
localidad desde hace varias décadas, formando 
parte de la vida cotidiana de las familias que 
viven en este lugar, y contribuyen en una visión 
de conjunto, a fortalecer su acervo cultural
representado en los diferentes estilos de 
sombreros que producen.

El trabajo de campo para la recolección de 
los datos etnográficos se realizó en febrero y 
marzo de 2024, en la cabecera departamental 
de Chiquimula, para ubicar a los artesanos 
creadores y portadores del tradicional y 
reconocido oficio de fabricar sombreros. Por 
ello, en este estudio se da a conocer el potencial 
artesanal con que cuenta dicho municipio 

como elemento de identidad y pertenencia 
cultural de Chiquimula, y que “hacen posible 
la transformación de la naturaleza en cultura 
material” (Bustos, 1994, p. 2).

Se planteó como objetivo general: investigar la 
producción de los sombreros que se elaboran 
en Chiquimula, y, como objetivos específicos: 
recabar información sobre los materiales 
que se utilizan, indagar sobre el tiempo 
invertido en obtener los materiales, obtener 
información sobre los procesos de elaboración 
de los sombreros y detallar las rutas de 
comercialización.

Para realizar esta investigación se empleó 
el método etnográfico de investigación 
cualitativa. Se realizaron entrevistas grupales 
y estructuradas para obtener la información, así 
como la técnica de observación participante. 
También se hizo uso del método histórico para 
la consulta de textos relacionados al tema de 
interés, como se expresa en los objetivos.

Se grabaron todas las entrevistas. Se hizo 
registro fotográfico y se tomaron videos 
que serán utilizados no solamente para la 
publicación del artículo, sino también como 
material de apoyo audiovisual para exhibir 
en conferencias y ponencias en congresos 
nacionales e internacionales. Se efectuaron 
seis entrevistas con artesanas y artesanos 
sombrereros que aceptaron colaborar con 
la investigadora, permitiendo de esa manera 
obtener en detalle todo el proceso artesanal de 
esta prenda que forma parte de la vestimenta.

Valor cultural y social de las 
artesanías

Las artesanías forman parte del patrimonio 
cultural de Guatemala, tanto en su carácter 
tangible como intangible.  La Unesco 
(2002) establece que el patrimonio cultural 
“representa lo que tenemos derecho a heredar 
de nuestros predecesores y nuestra obligación 
de preservarlo a su vez para las generaciones 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

39

futuras” (p. 1). Por tanto, la cultura en su 
carácter tangible e intangible es hereditaria de 
generación en generación, y lo que producen 
los artesanos con extraordinaria habilidad lo 
hacen con base en la experiencia de generación 
que, por tradición, innova en algunos casos la 
producción artesanal, ya que la cultura es, por 
excelencia, dinámica.

Además, las artesanías constituyen una de 
las formas más expresivas de la cultura 
tradicional guatemalteca. A través de ellas, las 
comunidades manifiestan sus necesidades y 
su herencia cultural, pues aportan elementos 
objetivos que conllevan caracteres de identidad 
cultural. Forman parte de la memoria de la 
cultura de los pueblos, ya que su origen se 
remonta a épocas muy antiguas desde que el 
hombre vivía de la recolección, la caza y la 
pesca.

También las artesanías están inmersas en la 
cultura popular tradicional y, siguiendo los 
lineamientos de Déleon (1996), quien formula 
la concepción de que la cultura popular o 
culturas populares son las producidas por 
el pueblo o clases populares de cada país, 
es importante ubicar las artesanías en un 
determinado sector o campo, ya que, como 
indica Gravano (1988) “…La realidad 
sociocultural está dada por las relaciones 
que se puedan establecer entre el nivel de los 
análisis, y la emergencia objetiva del asunto 
desde una perspectiva totalizadora, en último 
término” (p. 1). Lo que significa que la realidad 
sociocultural determina el tipo de artesanía; ya 
se trate de arte, artesanía, industria popular o 
nuevas artesanías.

Determinar qué se entiende por artesanías ha 
sido tarea bastante complicada. Cortázar (1968) 
indica que las artesanías son actividades, 
destrezas o técnicas empíricas practicadas 
tradicionalmente por el pueblo, mediante las 
cuales, con intención y elementos artísticos, se 
crean o producen objetos destinados a cumplir 

una función utilitaria cualquiera, realizando 
una labor manual, individualmente o en 
grupos reducidos, por lo común familiares, e 
infundiendo en los productos carácter o 
estilo típicos, generalmente acordes con los 
predominantes en la cultura tradicional.

De tal manera que lo expresado por Cortázar 
(1968) concuerda con lo que indica Ander-Egg 
(1992), quien refiere que las artesanías forman 
parte de la cultura material y es una actividad 
que en cualquiera de sus expresiones constituye 
una de las formas más naturales que posee la 
persona para expresarse y para crear aquellas 
cosas funcionales, útiles y satisfactorias que 
han sido elaboradas para dar respuesta a 
necesidades materiales y espirituales.

Para entender la cultura popular material a la 
cual pertenecen las artesanías, y partiendo de 
los lineamientos establecidos para definir esta 
misma, se debe partir del hecho de que estas 
pertenecen al ámbito de la cultura popular 
tradicional y sus aspectos socioculturales 
responden a la división de que las mismas 
son artes, artesanías o industrias populares. 
Por tanto, Lara (1991): “indica que los 
productos de arte popular se deben a las 
actividades individuales llevadas a cabo en el 
seno de la familia y generalmente en forma 
complementaria a las labores de subsistencia” 
(p. 48).

Sumado a lo expresado por Lara, se considera 
importante agregar la definición que del arte 
popular aporta Rubín (1974) quien indica 
que: “La primera función del arte popular es 
su utilidad y servicio al hombre y cuando el 
artesano deje de cumplir esta función, sus obras 
dejarán de considerarse ‘arte popular’” (p. 9). 
En parte, dicho concepto se ve reflejado en la 
producción artesanal de los sombreros.

Las artesanías no son objetos aislados, ya que, 
como menciona Vallarta (1985):



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

40

El estudio de las artesanías no es un fin en 
sí mismo, sino un medio a través del cual 
se pueden comprender todas las relaciones 
sociales que involucran su producción. Las 
artesanías son elementos que reflejan en sí 
mismos, toda la complejidad de una sociedad, 
en ellos, se pueden estudiar tanto las relaciones 
de producción como la cultura de quien los 
crea como objetos o quien los consume como 
mercancía. (p. 4)

 Los sombreros se catalogan dentro del 
concepto de arte popular, ya que, según la 
definición de Roberto Díaz Castillo, miembro 
fundador y primer director del Centro de 
Estudios Folklóricos, hoy Centro de Estudios 
de las Culturas en Guatemala (CECEG), indica 
que el arte popular son todas:

Aquellas expresiones de carácter plástico, 
cuyas raíces se hunden en el pasado y 
conservan las características fundamentales 
que las hacen un fenómeno folklórico como 
ser tradicional, funcional, anónimo y colectivo. 
Es un oficio manual, personal y doméstico. Se 
aprende en casa sin más guía que el ejemplo 
de los mayores. Se transmite de generación en 
generación y se manifiesta en aquellos lugares 
en que es fácil el acceso a las fuentes de 
materia prima y el volumen de su producción es 
limitado circunscrito al mercado local. (Díaz, 
1980, pp. 7-9)

Por lo tanto, los tradicionales sombreros 
no son creaciones de simple factura, pues 
en dichos objetos se aprecia la creatividad y 
la experiencia puesta de manifiesto por los 
artistas, que los hacen admirables y con ello 
producen cultura, aspecto que concuerda con 
lo expresado por Aretz (1975), quien indica 
que todo lo que el hombre como factor de 
cultura agrega al medio físico en que le toca 
vivir, lo que hace de acuerdo con técnicas 
heredadas y experimentadas es cultura. Por 
consiguiente, aunque la confección de los 
sombreros da la apariencia de ser un trabajo de 
fácil elaboración, no se demerita el valor que 
tienen, como en referencia al trabajo artesanal 
lo indicó Novelo (2005):

Solemos valorar los objetos con la experiencia 
de lo que es útil y sirve bien para el fin deseado; 
es decir, en cualquier evaluación usamos 
criterios de eficiencia, coherencia y calidad, 
pero en este caso se agrega una valoración 
cultural que incluye hábitos heredados: -La 
‘costumbre’, como suele decirse- además de 
criterios estéticos, de gusto, de autenticidad, 
incluso de identidad. (p. XIX)

Estos sombreros que se fabrican en el área 
urbana de Chiquimula, cumplen esa función 
social de identidad entre la población local, 
regional y los visitantes peregrinos que llegan 
año con año al municipio de Esquipulas, 
a venerar al Cristo Negro adquieren estas 
artesanías, que son de reconocida tradición y 
únicas en la República de Guatemala, por la 
variedad de adornos populares que agregan los 
vendedores.

Finalmente, se considera importante mencionar 
que los estudios de la cultura popular son 
importantes porque Guatemala es un país 
multicultural, en donde cohabitan culturas de 
diferente índole. Las investigaciones del Centro 
de Estudios de las Culturas en Guatemala 
(CECEG) se centran en la cultura popular 
tradicional como eje central de su quehacer. 
Si se parte del concepto de que la cultura 
popular o culturas populares, como también 
se les denomina, son las producidas por el 
pueblo o clases populares de cada país, y que 
se realizan con escasos medios técnicos, resulta 
significativo resaltar que estas artesanías, como 
bien lo manifiesta Néstor García Canclini, son 
“populares no porque hayan nacido en un lugar 
determinado o por la ausencia o presencia de 
signos folklóricos, sino por la utilización que 
los sectores sociales hacen de ellos” (García, 
1982, p. 78).

Breves datos sobre el origen del 
sombrero

El origen del sombrero es muy antiguo, 
por lo que su uso forma y estilo se han ido 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

41

transformando a lo largo del tiempo. El 
sombrero es una prenda que forma parte 
de la vestimenta y ha estado presente en la 
humanidad desde tiempos inmemoriales. 
Aunque es visto como un accesorio de moda 
o protección contra el sol, este tiene un origen 
más profundo, relacionado con necesidades 
prácticas, expresiones culturales y símbolos de 
status social. Desde las antiguas civilizaciones 
hasta la actualidad, el sombrero ha sido un 
reflejo de la evolución de las sociedades y 
de las formas en que las personas se han 
relacionado con su entorno.

Los sombreros, como objetos de vestimenta, 
han cumplido múltiples funciones a lo largo 
de los siglos: desde proteger del sol y las 
inclemencias del tiempo, hasta comunicar 
poder, riqueza y pertenencia a un grupo 
cultural.

“Los sombreros son una herencia de los 
españoles, pues, hasta su llegada, se utilizaban 
tocados” (Villalobos, 2015, p. 12). Así lo 
confirma el estudio titulado La indumentaria 
occidental en Guatemala, 1900-2000, escrito 
por el historiador Aníbal Chajón, quien al 
respecto refiere que: “Tras la conquista de los 
españoles, en el siglo XVI, el traje prehispánico 
se transformó. Un ejemplo fue la introducción 
del pantalón y el capisay. La población de los 
territorios americanos, desde entonces, empezó 
a imitar la moda en Madrid” (Chajón, 2013, 
p. 33). Para las ocasiones formales siempre se 
empleaban los sombreros, eran un símbolo de 
elegancia, y “quitárselo frente a alguien era una 
manera de reverencia y respeto” (Villalobos, 
2015, p. 13).

A lo largo de la historia, el sombrero no 
solamente ha sido de uso masculino, las mujeres 
también los han usado y no precisamente 
para cubrirse del sol sino para vestir y verse 
elegantes, pues algunos estaban confeccionados 
con flores, plumas y aves disecadas. Entre 
los más destacados estaban los del diseñador 
Christian Dior (Villalobos, 2015, p. 14).

Un hito que marcó la historia del sombrero 
fue la creación de las máquinas de coser a 
mediados del siglo XIX, lo que transformó 
la industria del sombrero y lo convirtió en un 
accesorio masivo. Durante la primera mitad del 
siglo XIX, los sombreros femeninos seguían 
siendo ostentosos, decorados con cintas, flores, 
plumas y pieles.

En las décadas de los cuarenta, cincuenta 
y sesenta, el sombrero pasó a ser parte del 
vestuario femenino, el cual debía combinar con 
sus vestidos, o con los zapatos y la cartera. Más 
adelante pasó a ser un símbolo de distinción 
entre las celebridades. Durante el siglo XIX, 
el sombrero tuvo muchos altibajos, usos y 
desusos, cambió de tamaño, de forma y de 
función. Ya a finales del siglo XX, el sombrero 
comenzó a perder notoriedad y en la década 
de los 90 se le dio muy poco uso, pero sigue 
siendo parte de la indumentaria cotidiana y 
festiva.

Resultados del trabajo etnográfico

Considerando que el Centro de Estudios 
de las Culturas en Guatemala (CECEG), 
de la Universidad de San Carlos, es un ente 
consolidado y especializado en investigación, 
formación de conocimiento,  rescate , 
divulgación y sistematización de la cultura 
popular tradicional, con el objetivo de fortalecer 
la identidad local, regional y nacional de los 
cuatro pueblos que integran Guatemala, que 
investiga, sistematiza, rescata, divulga, difunde 
y pone en valía las creaciones y conocimientos 
de los portadores de la cultura popular, y 
también con el objetivo de cimentar y defender 
los valores fundamentales de la identidad 
multiétnica, multilingüe y multicultural del 
país, la investigadora, encargada del estudio 
de las artes y artesanías populares, presenta 
los resultados del trabajo de campo realizado 
en febrero y marzo de 2024, en la cabecera 
departamental de Chiquimula, en donde se 
localizaron únicamente las familias: Itzep 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

42

López e Itzep Picen, residentes en la zona dos, 
como artesanos que fabrican los sombreros, a 
quienes se les aplicó la entrevista grupal, y el 
señor don Juan Segura Itzep, cuyo quehacer es 
la tapicería, pero también se dedica a elaborar 
sombreros, con quien se utilizó la entrevista 
estructurada.

Para dejar documentadas estas manufacturas, 
se abordó a cada miembro de las familias, con 
el propósito de exponer el conocimiento de 
cada artesano y artesana de esta región. De esa 
cuenta se expone el saber y el hacer de estos 
artistas, quienes, con su trabajo, contribuyen al 
sostenimiento del hogar, además de satisfacer 
los requerimientos de algunos vecinos, tanto 
locales como regionales. Es importante 
mencionar que en este lugar estas tareas datan 
de largo tiempo, pues fueron heredadas de sus 
abuelos, según comentaron los colaboradores 
de este estudio.

Obtención de la materia prima

Para la confección de los sombreros se utiliza 
la trenza, que es elaborada con el retoño o 
cogollo tierno de la palma. La “palma es el 
nombre común con que se designa a varias 
plantas de la familia de las palmeras, cuyas 
hojas y cogollos son usados en la fabricación 
de diversos artículos artesanales. Fue artículo 
de repartimiento durante la época colonial” 
(Rodríguez, 1990, p. 115). Además, la palma 
ofrece variedad de usos. “Las hojas se usan 
para hacer escobas y las tiernas se utilizan para 
hacer sombreros, canastos y otros objetos” 
(Ortiz, 1999, p. 4).

Las hojas de esta planta constituyen la materia 
prima que las artesanas del municipio de San 
Jacinto, Chiquimula, obtienen comprando 
en manojos de hebras que conducen a sus 
hogares. Estas son sometidas a un proceso 
de cocimiento para, según relato de los 
artesanos sombrereros, “blanquear las hojas” 
y suavizarlas. Posteriormente se exponen al 
sol para el secado correspondiente. La materia 

prima se vende por manojos y cada manojo 
tiene diez unidades.

Cuando ya están totalmente secas, las mujeres 
inician el tejido, entrecruzando varias hebras 
para ir formando la trenza, teniendo sumo 
cuidado de no dejarlas caer al piso o suelo para 
que mantengan el color blanco sin manchas. 
Una trenza mide una pulgada de ancho y diez 
brazadas de largo, es decir, 80 centímetros. 
Las hay de diferente anchura, las más angostas 
miden dos centímetros y son utilizadas para 
elaborar las denominadas charritas, estas 
no son más que sombreros en miniatura que 
son utilizados como llaveros y también como 
adorno.

Cada trenza que tejen la guardan sobre un lazo 
y la cubren con un manto para protegerla del 
polvo. Cuando ya tienen entre cinco y diez 
docenas las llevan a Chiquimula, donde son 
entregadas a los artesanos que las compran para 
fabricar los sombreros. Las artesanas vuelven 
nuevamente a conseguir los cogollos de la 
palma para continuar preparando el material 
y tejiendo las trenzas para las subsecuentes 
entregas.

Teñido de las trenzas

El teñido de las trenzas lo realiza el artesano, 
previamente a elaborar los sombreros. ¿Por 
qué colorean algunas de las tiras? Para darle 
vistosidad a algunos objetos. Los colores 
más comunes son: verde, rojo, morado y 
rosado. Para este proceso utilizan anilinas 
o colorantes que adquieren en los comercios 
locales. También se emplean varios recipientes, 
generalmente de aluminio, para preparar 
cada matiz y así conservar la intensidad del 
color. La razón por la cual no se debe usar 
el mismo recipiente es para evitar que la 
tonalidad cambie totalmente. La coloreada de 
las trenzas, según indicaron, se hace en poco 
tiempo. Se sumergen poco a poco de manera 
que absorban con rapidez el tono del color 



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

43

escogido. Se espera a que sequen y después 
se hacen manojos que se guardan en una 
habitación techada para protegerlas de la lluvia, 
el sol, el polvo y el aire. Las artesanas que tejen 
las trenzas también las someten al proceso de 
teñido y se favorecen porque sube un poco el 
valor del producto.

Confección de los sombreros

Ya listo el material, se procede al cosido de las 
trenzas para formar el sombrero. Un sombrero 
se compone de tres partes: La copa, donde 
entra la cabeza, el ala o falda que cubre el 
rostro y el ribete, que no es más que el remate 
para reforzar la orilla, el cual puede hacerse 
con una trenza a color para el sombrero de uso 
femenino y de nylon blanco para el atuendo 
masculino.

De acuerdo al relato de don Santos Giovani 
Itzep Picen, la parte más complicada es 
la hechura de la copa, porque el inicio es 
sumamente pequeño, y al girar la trenza para 
darle la forma redonda mientras se cose, se va 
«como amontonando» una sobre otra, se vuelve 
más grueso y, por consiguiente, la aguja penetra 
con dificultad y muchas veces esto provoca la 
ruptura de la aguja, lo cual resulta peligroso 
porque los fragmentos pueden llegar al rostro 
y más aún, llegar a herir y penetrar en los ojos.

Una vez que ya tienen cosida la parte más 
difícil que constituye la base del sombrero, 
el paso que sigue es agregar las trenzas hasta 
darles el acabado de la copa según el tamaño, 
ya sea este pequeño, mediano o grande. 
Además, si se requiere hacer más vistosa la 
pieza, se le adiciona una tira a color. Después 
se le da forma con las manos para formar el 
diseño de la parte frontal. Para ello se hunde el 
tejido, que es sumamente maleable y quedan 
dos bordes que sobresalen de la copa con un 
aplastamiento al centro.

Pero el sombrero aún no está completo. Se 
continúa agregando las trenzas para el ancho 

del ala. Para el sombrero grande se necesita 
una tira. Para tamaño mediano de una sola tira 
confeccionan dos y para sombrero pequeño 
salen tres de una tira. Al estar concluida la 
obra, se cortan los hilos que queden colgando 
y se procede a confeccionar la orilla o ribete 
como ellos le llaman. Como ya se indicó 
líneas anteriores, el remate del sombrero para 
caballero se hace con nylon color blanco. Para 
el que vestirá una dama, se usa una trenza de 
color rosado, también puede ser rojo, verde o 
morado. El hilo que se usa para la costura es 
hilo para coser ropa y se usa solamente color 
blanco.

Esto constituye el proceso final de la 
elaboración de los sombreros. Como se puede 
apreciar en este informe de resultados del 
trabajo etnográfico, no se hace una clasificación 
de los estilos antiguos y modernos de este 
accesorio que forma parte de la vestimenta, 
puesto que el objetivo primordial de esta 
investigación fue documentar la elaboración 
artesanal de estos objetos que tienen como 
finalidad proteger la cabeza del sol, la lluvia 
y el viento, además de ser adornados para 
venderlos como recuerdos a los turistas que 
visitan el templo de Esquipulas para venerar a 
la consagrada imagen del Cristo Negro.

Proceso de comercialización

Los artesanos sombrereros venden directamente 
su producto terminado a los compradores que 
viven en el municipio de Esquipulas. Para 
transportarlos, los preparan de la siguiente 
manera: los colocan en cajas de cartón, las 
cubren con un plástico para protegerlos de la 
lluvia y luego colocan las cajas dentro de una 
red que los artesanos jarcieros de Comapa, 
Jutiapa y Jocotán, Chiquimula, tejen. Se dirigen 
a la terminal de buses y la carga es colocada 
en la parrilla del bus que cubre la ruta entre 
la cabecera departamental de Chiquimula y el 
municipio de Esquipulas.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

44

El producto se vende por docena. Dependiendo 
del tamaño del sombrero así será el precio. Los 
grandes tienen un costo de Q180, los medianos 
Q160, los pequeños Q130. En cuanto a las 
llamadas charritas, que son los sombreros en 
miniatura, la docena tiene un costo de Q60. 
Los sombreros también se comercializan por 
unidad especialmente cuando van a participar 
en las ferias locales. Los de siete vueltas 
cuestan Q25. Estos artesanos no solamente 
fabrican sombreros, con el mismo material de 
las trenzas, también elaboran: cepilleras, que 
son una especie de bolsa con compartimientos 
para colocar los cepillos y pasta dental. 
Además, confeccionan bolsos.

Informantes de esta investigación

A continuación, se narra parte de la vida de 
tres señores, además de un joven y dos mujeres 
dedicados a los trabajos de elaborar sombreros, 
sin cuya ayuda hubiera sido imposible realizar 
esta investigación sobre la producción de los 
sombreros.

• Don Santos Giovani Itzep Picen

Edad: 45 años. Nació en Chiquimula. Es casado 
y tiene dos hijas. Don Giovani esporádicamente 
confeccionaba sombreros; sin embargo, desde 
hace 10 años está dedicado a tiempo completo 
a este oficio. Aprendió este trabajo con su papá, 
señor don Santos Itzep López. Sus hijas no 
han aprendido pues aún son pequeñas y van a 
la escuela. En el taller no solamente se hacen 
sombreros, también producen otros artículos 
como: bolsos, monederos y cepilleras. Al 
respecto del material, indicó que lo obtienen 
de las señoras artesanas de San Jacinto, 
Chiquimula. Refirió que un manojo tiene diez 
unidades de trenzas y con esa cantidad elabora 
de 20 a 25 sombreros de tamaño normal para 
persona adulta, que es el sombrero grande de 
tres vueltas. El extragrande lleva seis o siete 
vueltas, aunque el más comercial es el de 
tres vueltas, los extragrandes solamente se 
hacen por pedido. El tiempo para coser un 

sombrero para persona adulta es entre cinco 
y seis minutos, relativamente rápido pues con 
la ayuda de la máquina de coser industrial el 
proceso se acelera. Al inicio trabajaba en las 
máquinas propiedad de su papá, pero logró 
comprar la suya con lo cual la confección de 
estas prendas se hace más rápido.

• Doña Karina Yaneth Urrutia Argueta 
de Itzep

Es la esposa de don Giovani Itzep, a sus 42 
años de edad. Sabe leer y escribir, pues estudió 
la primaria completa. Puede hacer sombreros 
pequeños, medianos y grandes, además los 
que sirven para llaveros, que les denominan 
“sombreritos de adorno o charritas”. Doña 
Karina trabajaba en una empresa, pero cuando 
se quedó desempleada, con la pena de no saber 
qué hacer sin trabajo asalariado, su esposo le 
dijo: “No te preocupés, aquí vas a aprender a 
hacer sombreros y vamos a trabajar juntos” 
(K. Urrutia, comunicación personal, 28 de 
febrero de 2024). Entonces comenzó ayudando 
en hacer el ribete y poner la «piqueada», con 
esta palabra quiere decir rematar la orilla, 
“como quien dice hacer el ruedo de la pieza” 
(K. Urrutia, comunicación personal, 28 de 
febrero de 2024). Refirió que en un principio 
sí le gustaba el trabajo, pero no le ponía mucho 
interés.

 La señora Urrutia comentó que al quedarse 
sin trabajo concursó en un programa 
patrocinado por Taiwán denominado 
Capital Semilla, que se llevó a cabo 
en el Centro Universitario de Oriente 
(CUNORI), y salió beneficiada con la 
cantidad de Q26,000.00 quetzales. Al 
momento de recibir el dinero le dijeron que 
con eso tenía que comprar todo lo necesario 
para la empresa de los sombreros. Entonces 
compraron materia prima, tijeras, máquinas 
e hilo, este se compra en la ciudad capital, 
pues se consigue más barato, ya que la 
docena de conos sale en Q100.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

45

Figura 1. 
Trenzas de palma, materia prima para confeccionar 

sombreros. Febrero 2024.

Figura 2. 
Bodega donde se guardan las trenzas de palma tejida. 

Febrero 2024.

Figura 3. 
Tiras de trenza al natural, es decir sin tintura. Febrero 2024.

Figura 4. 
Diversas tiras de trenzas. Febrero 2024.

Figura 5.
Los esposos, señor Giovani Itzep Picen y señora Karina Urrutia, 

en su taller de trabajo. Marzo 2024.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

46

 En palabras de doña Karina Urrutia: “Por 
eso del capital semilla que me gané ya 
me metí más de lleno a aprender todo, 
porque yo no podía hacer sombreros, pero 
ahora ya puedo hacer de varios tamaños. 
Tengo un año en esta labor” (K. Urrutia, 
comunicación personal, 28 de febrero de 
2024). Además de hacer sombreros también 
atiende los oficios domésticos. Comentó 
que en tiempos de temporada de ferias y 
algunos eventos culturales, cesa de trabajar 
para ir a vender el producto, sin desatender 
las  entregas permanentes  con los 
comerciantes en Esquipulas. Finalmente, 
refirió que ahora ya se produce más porque 
trabajan los cuatro, es decir, su esposo, su 
suegro, su cuñada y ella.

• Don Santos Itzep López

Tiene 78 años, y según comentó todavía mira 
bien, solamente para enhebrar la aguja se ayuda 
con una lámpara. Nació en Jalapa, no sabe 
escribir porque no tuvo la oportunidad de ir a 
la escuela “por la pobreza material” (S. Itzep, 
comunicación personal, 28 de febrero de 2024). 
Él, al igual que su hijo y las demás artesanas, 
aparte de sombreros también elabora cepilleras, 
bolsos y morralitos, pero estos últimos ya muy 
poco porque hacerlos supone invertir mucho 
tiempo en producirlos. Tiene 50 años de recibir 
materia prima de las artesanas tejedoras de San 
Jacinto, Chiquimula. Dijo: “El día de ayer, 
me trajeron 28 manojos de trenzas y pagué 
Q2,000.00” (S. Itzep, comunicación personal, 
28 de febrero de 2024).

Aprendió el oficio con su papá, quien tenía 
su taller en el municipio de San Pedro Pinula, 
Jalapa. Indicó que su papá aprendió de su 
abuelo, es decir que el conocimiento viene 
en línea paterna. Su padre y abuelo también 
enseñaron a otros vecinos interesados en 
aprender a hacer sombreros.

Comentó que por “cosas del destino” (S, Itzep, 
comunicación personal, 28 de febrero de 2024) 

se vino a vivir a Chiquimula, se estableció en 
este lugar y continuó trabajando los sombreros. 
Aquí conoció a la señora que llegó a ser su 
esposa y sus hijos nacieron en Chiquimula y 
han vivido aquí todo el tiempo.

• Doña Rosario del Carmen Itzep Picen

Edad: 54 años, nacida en Chiquimula. Aprendió 
a hacer sombreritos desde los 12 años. Su 
papá la enseñó. Además de sombreros puede 
fabricar cepilleras, morralitos y charritas. Al 
casarse. a la edad de 17 años, dejó de hacer 
este oficio artesanal. Tuvo cuatro hijos, estudió 
la primaria completa. Hace dos años que 
inició nuevamente el trabajo en el taller se su 
progenitor. Las charritas para hombre llevan 
el ribete de color rojo, verde y amarillo, para 
las mujeres solamente rosado. Refirió que estas 
charritas también las usan para colocarlas sobre 
la cabeza de la Virgen María y San José. Una 
charrita la elabora en tres minutos. El material 
para hacer las charritas también se encarga a 
las artesanas tejedoras de San Jacinto. Este es 
especial pues es más angosto que el usado para 
los sombreros. En Esquipulas cuentan con 23 
compradores de sombreros que les compran el 
producto cada domingo.

• Luis Gustavo Méndez Vásquez

Edad: 10 años, es nieto de doña Rosario 
del Carmen. Después de realizar las tareas 
escolares, ayuda a seleccionar material y a 
cortar los hilos que quedan sueltos en los 
sombreros. Pone a remojar las trenzas para 
suavizarlas y facilitar de esa manera la cosida. 
Su abuela, doña Rosario, lo motiva a aprender 
el arte de hacer sombreros para que tenga algo 
más de qué vivir en el futuro. Cuando se ve en 
las calles a alguna persona con un sombrero 
adornado, uno dice: «Ah fueron a Esquipulas», 
y es que, en parte, el sombrero adornado 
es un símbolo de identidad del municipio de 
Esquipulas.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

47

• Don Juan Francisco Segura Itzep

Es maestro de educación primaria. Ha trabajado 
en algunas escuelas, pero solamente como 
interino. También ha laborado en empresas 
privadas. Según su relato, indicó que su 
abuelo, en “sus andadas de negociante, hace 
unos cien años, se vino de Momostenango 
para Jalapa caminando, pues antes no había 
carros” (J. Segura, comunicación personal, 
28 de febrero de 2024). En este lugar se 
estableció porque conoció a la señora con quien 
contrajo matrimonio. Su abuelo ya sabía hacer 
sombreros, pues era su tarea en Momostenango. 
Don Juan aprendió con su papá y su papá 
aprendió de su abuelo.

En una ocasión tuvo la oportunidad de enviar 
cinco mil sombreros a Haití que se los pidió 
una persona que había hecho tratos con unos 
árabes. Indicó que el sombrero se vende en 
todas partes y hay abundancia en todo tiempo, 
“el sombrero tiene cabida en todo lugar” (J. 
Segura, comunicación personal, 28 de febrero 
de 2024). Su oficio principal es la tapicería, 
dijo: «Yo soy tapicero», trabajo que aprendió 
con su mamá, quien tenía una máquina 
industrial. Aprendió a hacer sombreros porque 
ese era el negocio de su papá. Al igual que los 
demás artesanos colaboradores en este estudio, 
los productos los vende en Esquipulas y tiene 
sus compradores fijos.

Discusión y comentario final

La elaboración de sombreros es una fuente de 
trabajo permanente, pues se trabaja durante 
todo el año. El mayor consumidor de estas 
prendas de vestir es el municipio de Esquipulas, 
donde son adornados por quienes los compran 
para revenderlos a los turistas que visitan a la 
venerada y milagrosa imagen del Cristo Negro. 
Los adornos que les adicionan son objetos de 
barro, como tecomates, frutas, y de cestería, 
es decir canastitas en miniatura provenientes 
de la aldea San Miguel, Chiquimula, donde la 
mayoría de la población femenina son cesteras 
por tradición, y también se usa bricho de 
colores llamativos.

La materia prima no les hace falta, pero sí les 
disminuye la cantidad cuando las artesanas 
tejedoras de la población de San Jacinto ocupan 
tiempo para ir al corte del café o a sembrar 
milpa. Algunas artesanas dejan abastecidos 
a los sombrereros para que tengan suficiente 
material para seguir confeccionando los 
sombreros, mientras ellas se ocupan en otros 
quehaceres de índole agrícola.

La industria de fabricar sombreros tiene 
orígenes muy antiguos. A estas tierras del nuevo 
mundo fueron traídos por los conquistadores 
durante la Época Colonial.

Es innegable que la elaboración artesanal 
de los sombreros y otros objetos de palma 
ha sido un medio de subsistencia para los 
artesanos sombrereros de esta región. Es la 
máxima expresión de la cultura material en la 
comunidad, que merece ser rescatada y dada a 
conocer para evitar la pérdida del saber cultural 
y, por consiguiente, la pérdida de la identidad 
de los pobladores.

En ese sentido, es indudable que los pueblos 
tienen “su más fiel representación en la 
maravillosa concepción de pensamiento 
popular, que transmite de generación en 
generación las tradiciones de nuestros 
antepasados, que después de muchos años aún 
conservan vivo su valor cultural” (Búcaro, 
1991, p. 55).

Ante esto, es innegable que estas labores 
son una de las formas de expresión de las 
costumbres, tradiciones y relaciones que 
establece la gente de cada región con su entorno 
natural. Por lo tanto, a través del estudio de 
las artes, se pueden comprender las relaciones 
sociales, económicas y culturales que se 
establecen con la materia prima, la producción 
y la venta de los diferentes productos que se 
elaboran. Igual de interesante resulta el uso 
que le dan los consumidores, pues con ello se 
completa el ciclo de las artesanías.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

48

Figura 7. 
Rosario del Carmen Itzep, artesana experta en 

confeccionar las denominadas charritas. Marzo 2024.

Figura 8. 
Señor Santos Itzep en su lugar de trabajo. Marzo 2024.

Figura 9. 
Señor Juan Francisco Segura, artesano sombrerero. 

Febrero 2024.

Figura 6. 
Producción de sombreros. Marzo 2024.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

49

Este estudio será no solamente un aporte a la 
comunidad en mención sino también para el 
Centro de Documentación del CECEG, pues 
sobre la elaboración de sombreros de este 
municipio no se tiene ningún artículo publicado 
y, por consiguiente, a través de este, se valorará 
el trabajo de los artistas que los diseñan y los 
fabrican. La riqueza artesanal de la República 
de Guatemala es extensa, por lo tanto, 
reconocer el trabajo de los artistas forma parte 
de las políticas de investigación del Centro 
de Estudios de las Culturas en Guatemala 
(CECEG) de la Universidad de San Carlos.

Por lo tanto, esta investigación tiene valor 
por aportar conocimiento, y al mismo tiempo 
justiprecia el trabajo artesanal de los artesanos, 
hombres y mujeres de esta comunidad. Además, 
se estima la importancia cultural, material y 
social de esta región, cuya producción forma 
parte del patrimonio cultural del departamento 
de Chiquimula, tanto en su carácter tangible 
como intangible, como elemento de identidad y 
de pertenencia cultural.

Las artes y las artesanías populares forman 
parte de la riqueza y variedad de la cultura 
material de Guatemala. La diversidad de 
los productos es muestra de la enorme 
creatividad y destreza de las manos de los 
extraordinarios artesanos pues, a través de 
estas manifestaciones culturales, expresan 
sus habilidades, con las cuales conforman un 
complejo sistema de costumbres y tradiciones 
que se plasman en objetos tangibles, producto 
del conocimiento que adquirieron a través de 
la transmisión generacional a lo largo de los 
años, ya que “el pasado es el único símbolo 
ineludible y auténtico en cuanto a significados 
culturales” (Giordano, 2002, p. 82), pues estas 
familias refirieron tener más de cincuenta años 
en producir sombreros.

Resulta interesante que en el municipio de 
Esquipulas, que es uno de los destinos turísticos 
más visitados de Guatemala, convergen 
muchos artesanos que llevan sus productos para 

comercializarlos. De las tres investigaciones 
que se realizaron en Chiquimula, durante el 
2024, los sombreros y los cestos o canastas y 
canastos tienen como destino final la venta en 
dicho municipio. En el caso de los sombreros, 
estos se adornan por parte de quien los compra, 
para luego ser vendidos a los turistas locales, 
nacionales, regionales y turismo externo que 
llega a conocer la basílica y al Cristo Negro.

Por consiguiente, a través de este se valorará 
el trabajo de los portadores y creadores de la 
cultura popular tradicional de esta localidad, la 
cual, como bien lo indicó Rubín (1974):

Es la acumulación de las experiencias culturales 
positivas que se transmiten de generación en 
generación, lo cual garantiza su supervivencia 
en el tiempo y en el espacio. Constituyendo 
las artesanías una actividad básica en todas las 
culturas, desde las más simples hasta las más 
altas civilizaciones americanas. (p. 47)

Las labores manuales constituyen una de las 
primeras creaciones del hombre como ser 
cultural, lo cual le sirvió para sobrevivir en sus 
primeros tiempos para comunicarse con los 
otros hombres.

En la sociedad actual, en donde la producción 
fabril es masiva e incontrolada, con una 
excesiva comercialización, existe una búsqueda 
de valores artísticos para restablecer el sentido 
y la orientación del quehacer humano. En ese 
sentido, el arte popular y los artesanos que lo 
producen, tienen una particular e indiscutible 
importancia por modelar la materia prima 
que es utilizada. Por ello, este trabajo reviste 
especial importancia, pues contribuye a 
mantener viva la cultura de esta región como 
elemento de identidad en la población, y sirve 
para orgullo de los chiquimultecos.

Agradecimientos

Se expresa un efusivo agradecimiento a las 
personas que hicieron posible la realización 
del presente trabajo, por su cordialidad en el 



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

50

momento de las entrevistas realizadas durante 
la investigación de campo y su interés en 
proporcionar una amplia información de su 
labor artesanal, así como su interés en narrar 
ese saber hacer que han heredado de sus 
antepasados, que mantienen vigente y han 
perdurado a través del tiempo.

Además se agradece, por permitir a la 
investigadora conocer su quehacer artesanal, 
labor que refleja y contribuye a una amplia 
difusión de la cultura popular tradicional, 
como patrimonio colectivo que los distingue 
e identifica en la región, a los señores: Santos 
Yovani Itzep Picen, Santos Itzep López, 
Juan Francisco Segura Itzep, Luis Gustavo 
Méndez Vásquez, Rosario del Carmen Itzep 
Picen, Karina Yaneth Urrutia Argueta y, 
especialmente, a la doctora Silvia Priscila 
Casasola Vargas, por la traducción del resumen.

Referencias

Ander-Egg, E. (1992). La animación y los animados. 
Marcea, S. A.

Aretz, I. (1975). Guía clasificatoria de la cultura oral 
tradicional. En: Teoría del Folklore en América 
Latina. Biblioteca INIDEF 1.

Búcaro, J. (1991). Leyendas de los pueblos indígenas: 
leyendas, cuentos, mitos y fábulas indígenas. 
Tradiciones de Guatemala, 35 (-36), 55-127.

B u s t o s ,  M .  ( 1 9 9 4 ) .  C e s t e r í a  y  m u n d o 
f e m e n i n o .  D i a l n e t fi l e : / / / C : / U s e r s /
A r a c e l y / D o w n l o a d s / D i a l n e t -
CesteriaYMundoFemenino2186778%20(1).pdf

Cortázar, A. (1968) Artesanías, teoría y estímulo. 
Exposición Representativa de Artesanías 
Argentinas, 1. Fondo Nacional de las Artes.

Chajón, A, (2013). La indumentaria occidental 
en Guatemala, 1900-2000. Tradiciones de 
Guatemala (CEFOL), 33-78.

Déleon, O. (1996). Trabajo en madera, arte y artesanía 
popular de la aldea El Remate municipio de 

Flores, departamento de Petén. La Tradición 
Popular (CEFOL), 110 (1996), 52-58.

Díaz, R. (1980). Artes y artesanías populares en 
Guatemala.  Tradiciones de Guatemala 
(CEFOL), 14.

García, N. (1982). Las culturas populares en el 
capitalismo. Editorial Nueva Imagen.

Gravano, A. (1988). Consideraciones teórico-
metodológicas sobre el concepto de artesanías 
en el campo de la Cultura Popular. Folklore 
Americano, revista del Instituto Panamericano 
de Geografía e Historia, 47, 25-64.

 Giordano, D. (2002). Diseño, artesanía y dependencia. 
Tradiciones de Guatemala, 57, 81-89.

Lara, C. (1991). Cerámicas populares de Guatemala. 
Editorial Artemis Edinter.

Novelo, V. (2005). La tradición artesanal de Colima. 
Dirección General de Culturas Populares e 
Indígenas.

Ortiz, H. (1999). Distribución y usos de la palma 
de escoba (Sabal guatemalensis Ceccari) en 
el municipio de Guastatoya, El Progreso. 
[Tesis de grado, Universidad de San Carlos de 
Guatemala]. Repositorio institucional.

Rodríguez, F. (1990). Distribución geográfica de las 
artesanías de Guatemala. Subcentro Regional 
de Artesanías y Artes Populares.

Rubín, D. (1974). Arte popular mexicano. Fondo de 
Cultura Económica.

Unesco, (2002). La Unesco y la protección del 
Patrimonio Cultural. Recuperado de http://
www.cinu.org.mx/eventos/cultura2002/unesco.
htm.

Vallarta, L. (1985). Antropología social de las 
artesanías en el sureste de México. Hidalgo y 
Matamoros México: dos estudios. Volumen 5.
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social.

Villalobos, R. (2015). Con el sombrero bien puesto. 
Revista D (Prensa Libre), 12-15.



Ce
nt

ro
 d

e 
Es

tu
di

os
 d

e 
la

s 
Cu

ltu
ra

s 
en

 G
ua

te
m

al
a

51

Figura 13. 
Otros diseños de sombreros. Marzo 2024.

Figura 10. 
La artesana muestra las cepilleras. Febrero 2024.

Figura 11. 
Karina Urrutia de Itzep cose un sombrero. Febrero 2024.

Figura 14. 
Sombreros elaborados por el artesano Juan Francisco 

Segura. Febrero 2024.

Figura 12. 
Señor Santos Itzep López, artesano sombrerero. Marzo 2024.



Ch
iqu

im
ula

 en
 co

lor
es

: r
ep

re
se

nt
ac

ion
es

 de
 ar

te
 y 

ar
te

sa
nía

s p
op

ula
re

s

52

Figura 15. 
Sombrero grande. Febrero 2024.

Figura 16. 
Sombreros para uso femenino. Febrero 2024.

Figura 17. 
Diversidad de formas y colores. Febrero 2024. 

Figura 18. 
Respaldo para asiento de vehículo. 

Febrero 2024. 



Esta publicación fue impresa en los talleres gráficos de 
Serviprensa, S.A. en el mes de octubre de 2025.  

La edición consta de 150 ejemplares  
en papel bond 80 gramos.



Directorio

Rector 
Walter Ramiro Mazariegos Biolis 

Secretario General 
Luis Fernando Cordón Lucero 

Directora General de Investigación  
Alice Patricia Burgos Paniagua 

Director del Centro de Estudios  
de las Culturas en Guatemala 
Juan Pablo González de León 

Investigadores titulares 
Aracely Esquivel Vásquez 

Deyvid Paul Molina
Artemis Torres Valenzuela

Aníbal Dionisio Chajón Flores
Abraham Israel Solórzano Vega 
Byron Fernando García Astorga

Investigadores interinos 
Xochitl Anaité Castro Ramos 

Erick Fernando García Alvarado 
Ericka Anel Sagastume García

Diseño y diagramación de interiores  
Suheidy Felipe

Revisión de textos
Jaime Bran 

Avenida La Reforma 0-09, Zona 10
Teléfono: 23319171 

Web: http://ceceg.usac.edu.gt/
Facebook: https://www.facebook.com/ceceg.usac/

Fotografías de Portada 
Alfombra, canastos y sombreros

Aracely Esquivel Vazquez


